
INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 191 

 

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 1, Nomor 2, 2025: 191-209 
https://internationaljournal-isssh.com/index.php/inklusif/index 

 
 
Formulasi Model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual untuk 
Pembentukan Karakter Holistik Peserta Didik Generasi Z 
 
 
Aprilia Zaskya Putri Daulay 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Kota Padangsidimpuan 
aprildaulay2@gmail.com   

 
Keywords Abstract 

 
Tarbiyatul Islamiyah, 
Neo-Spirituality, 
Holistic Character 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

This study aims to formulate a Neo-Spiritual Tarbiyatul Islamiyah model 
as an alternative approach to fostering the holistic character development 
of Generation Z learners in the contemporary era. Social transformation, 
digital culture, and the crisis of meaning demand Islamic education to adapt 
in order to remain relevant and transformative. This research employs a 
library research method with a qualitative-descriptive approach through an 
analysis of classical and contemporary literature related to Tarbiyatul 
Islamiyah, neo-spirituality, character education, and the characteristics of 
Generation Z. The findings indicate that Tarbiyatul Islamiyah has a strong 
philosophical foundation but requires revitalization through a neo-spiritual 
approach that emphasizes self-awareness, reflective meaning-making, and 
authentic religious experience. The formulated Neo-Spiritual Tarbiyatul 
Islamiyah model positions spirituality as an integrative foundation for 
developing learners’ intellectual, emotional, and social dimensions. This 
model is considered relevant for shaping holistic character that is faithful, 
morally grounded, critical, and socially responsible in facing the challenges 
of modern life. 
 

Tarbiyatul 
Islamiyah, Neo-
Spiritual, Karakter 
Holistik. 
 

Penelitian ini bertujuan untuk merumuskan model Tarbiyatul Islamiyah 
Neo-Spiritual sebagai pendekatan alternatif dalam pembentukan karakter 
holistik peserta didik Generasi Z di era kontemporer. Perubahan sosial, 
budaya digital, dan krisis makna hidup menuntut pendidikan Islam untuk 
bertransformasi agar tetap relevan dan transformatif. Penelitian ini 
menggunakan metode library research dengan pendekatan kualitatif-
deskriptif melalui analisis literatur klasik dan kontemporer terkait 
Tarbiyatul Islamiyah, neo-spiritualitas, pendidikan karakter, dan 
karakteristik Generasi Z. Hasil kajian menunjukkan bahwa Tarbiyatul 
Islamiyah memiliki landasan filosofis yang kuat, namun memerlukan 
revitalisasi melalui pendekatan neo-spiritual yang menekankan kesadaran 
diri, refleksi makna, dan pengalaman religius yang autentik. Formulasi 
model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual menempatkan spiritualitas 

mailto:aprildaulay2@gmail.com


INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 192 

 

sebagai fondasi integratif bagi pengembangan dimensi intelektual, 
emosional, dan sosial peserta didik. Model ini dinilai relevan untuk 
membentuk karakter holistik yang beriman, berakhlak mulia, kritis, dan 
bertanggung jawab dalam menghadapi tantangan kehidupan modern. 
 

Article Info 

Submit: 20/12/2025 Accepted: 21/12/2025 Publish: 28/12/2025 

Corresponding Author: Aprilia Zaskya Putri Daulay 
aprildaulay2@gmail.com   

 

Introduction 

Perkembangan zaman yang ditandai dengan pesatnya kemajuan teknologi digital telah 
melahirkan generasi baru yang dikenal sebagai Generasi Z, yaitu kelompok peserta didik yang 
tumbuh dan berkembang dalam ekosistem digital yang serba cepat, instan, dan terhubung 
tanpa batas (Alit & Tejawati, 2023). Di satu sisi, karakteristik ini menghadirkan peluang besar 
bagi pengembangan pengetahuan dan keterampilan abad ke-21, namun di sisi lain juga 
memunculkan berbagai tantangan serius dalam pembentukan karakter, spiritualitas, dan 
kepribadian holistik peserta didik. Fenomena menurunnya kepekaan sosial, krisis makna 
hidup, lemahnya keteladanan moral, serta kecenderungan pragmatis dan materialistis menjadi 
realitas yang tidak dapat diabaikan dalam dunia pendidikan kontemporer (Dewi & Mastoah, 
2025). Kondisi ini menuntut adanya reformulasi paradigma pendidikan Islam yang tidak 
hanya berorientasi pada transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga mampu menjawab 
kebutuhan spiritual, emosional, sosial, dan moral generasi Z secara integratif dan kontekstual. 

Tarbiyatul Islamiyah sebagai konsep pendidikan Islam sejatinya memiliki fondasi 
yang kuat dalam membentuk insan kamil, yaitu manusia yang seimbang antara dimensi 
spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Namun, dalam praktiknya, Tarbiyatul Islamiyah 
sering kali terjebak pada pendekatan normatif-doktrinal yang menekankan aspek kognitif dan 
ritual semata, sehingga kurang menyentuh dimensi pengalaman spiritual dan internalisasi nilai 
secara mendalam. Akibatnya, pendidikan Islam belum sepenuhnya mampu membangun 
karakter peserta didik yang resilien, reflektif, dan berdaya tahan menghadapi kompleksitas 
kehidupan modern (Ulfa, 2017). Di sinilah urgensi pengembangan model Tarbiyatul 
Islamiyah Neo-Spiritual menjadi relevan, yakni sebuah pendekatan pendidikan yang berupaya 
mengintegrasikan nilai-nilai spiritual Islam dengan kesadaran baru yang sesuai dengan 
karakter dan tantangan Generasi Z. 

Konsep neo-spiritual dalam konteks pendidikan Islam tidak dimaksudkan sebagai 
pengaburan nilai-nilai ajaran Islam yang otentik, melainkan sebagai upaya revitalisasi 
spiritualitas yang lebih hidup, kontekstual, dan aplikatif dalam kehidupan peserta didik. Neo-
spiritualitas menekankan pada pengalaman keberagamaan yang autentik, kesadaran diri (self-
awareness), kedalaman makna (meaning-making), serta keterhubungan antara manusia, 
Tuhan, dan realitas sosial. Bagi Generasi Z yang cenderung kritis, reflektif, dan mencari 
makna personal, pendekatan spiritual yang humanis dan dialogis menjadi kebutuhan 
mendesak agar nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami sebagai aturan, tetapi dihayati sebagai 
sumber nilai dan inspirasi hidup (Suryani & Mazani, 2024). Dengan demikian, Tarbiyatul 
Islamiyah Neo-Spiritual diarahkan untuk membangun kesadaran transendental yang 
membumi, tidak terlepas dari realitas sosial dan dinamika digital. 

Pembentukan karakter holistik merupakan tujuan utama dari model pendidikan ini, 
karena karakter tidak dapat direduksi hanya pada perilaku moral formal, tetapi mencakup 
integritas pribadi, empati sosial, kecerdasan emosional, dan kedalaman spiritual. Generasi Z 

mailto:aprildaulay2@gmail.com


INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 193 

 

membutuhkan pendekatan pendidikan yang mampu menyeimbangkan rasionalitas dengan 
spiritualitas, kebebasan berekspresi dengan tanggung jawab moral, serta individualitas dengan 
kepedulian sosial (Iqbal & Chasanah, n.d.). Dalam konteks ini, Tarbiyatul Islamiyah Neo-
Spiritual berfungsi sebagai kerangka konseptual dan praktis untuk menanamkan nilai-nilai 
keislaman yang relevan dengan kehidupan sehari-hari peserta didik, seperti kejujuran, 
keadilan, kasih sayang, moderasi, dan tanggung jawab sosial, melalui proses pembelajaran 
yang reflektif dan transformatif. 

Realitas pendidikan saat ini menunjukkan adanya kesenjangan antara idealitas tujuan 
pendidikan karakter dengan praktik pembelajaran di lapangan. Banyak institusi pendidikan 
masih berorientasi pada pencapaian akademik dan kompetisi nilai, sementara aspek 
pembinaan karakter dan spiritualitas cenderung bersifat simbolik dan seremonial. Hal ini 
diperparah oleh budaya digital yang sering kali mendorong superficialitas dan distraksi 
berlebihan, sehingga peserta didik kehilangan ruang kontemplasi dan refleksi diri (Meliantina, 
2022). Oleh karena itu, formulasi model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual menjadi penting 
sebagai alternatif paradigma pendidikan yang menempatkan spiritualitas sebagai inti proses 
pembelajaran, bukan sekadar pelengkap. 

Model ini diharapkan mampu menjawab kebutuhan pendidikan Islam yang adaptif 
terhadap perkembangan zaman tanpa kehilangan jati diri dan nilai dasarnya. Tarbiyatul 
Islamiyah Neo-Spiritual menekankan pada pendekatan pedagogis yang partisipatif, reflektif, 
dan berbasis pengalaman, sehingga peserta didik tidak hanya belajar tentang nilai-nilai Islam, 
tetapi juga belajar dari pengalaman hidup yang bermakna (Nuryanti, 2021). Dengan 
memadukan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik secara seimbang, model ini berupaya 
menciptakan proses pendidikan yang mampu membentuk karakter holistik peserta didik 
Generasi Z yang beriman, berakhlak mulia, berpikir kritis, serta memiliki kepedulian sosial 
yang tinggi. 

Berbagai penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pendidikan Islam menghadapi 
tantangan serius dalam pembentukan karakter peserta didik di era digital, khususnya pada 
Generasi Z. Generasi ini tumbuh dalam lingkungan teknologi yang cepat, terbuka, dan sarat 
distraksi, sehingga berdampak pada melemahnya internalisasi nilai moral dan spiritual 
(Pratama, 2019; Dewi & Mastoah, 2025; Astuti et al., 2023a). Sejumlah studi menegaskan 
bahwa pendekatan pendidikan agama yang masih bersifat normatif-doktrinal dan berorientasi 
kognitif belum sepenuhnya efektif dalam membentuk karakter dan kesadaran spiritual 
peserta didik secara mendalam (Ulfa, 2017; Husna et al., 2024). 

Kajian tentang Tarbiyatul Islamiyah dalam literatur klasik dan kontemporer 
menempatkan konsep ini sebagai sistem pendidikan holistik yang bertujuan membentuk 
insan kamil melalui integrasi dimensi spiritual, intelektual, emosional, dan sosial (Atsani & 
Nasri, 2023; Mansyur, 2024). Namun, penelitian mutakhir menunjukkan bahwa implementasi 
Tarbiyatul Islamiyah di lembaga pendidikan formal cenderung mengalami reduksi makna 
akibat dominasi orientasi akademik dan evaluasi kognitif, sehingga fungsi pembinaan spiritual 
dan karakter belum berjalan optimal (Karimah et al., 2021; Meliantina, 2022). Kondisi ini 
menyebabkan pendidikan Islam kurang responsif terhadap dinamika psikologis dan sosial 
Generasi Z yang kritis dan reflektif (Ruslandi et al., 2025). 

Di sisi lain, sejumlah penelitian mengkaji pendidikan karakter berbasis spiritualitas 
dan menyimpulkan bahwa spiritualitas yang diinternalisasi secara reflektif berperan penting 
dalam membangun integritas moral, empati sosial, dan tanggung jawab etis peserta didik 
(Fitriani & Yanuarti, 2018; Jumala, 2019; Ihsan et al., 2018). Wacana neo-spiritualitas juga 
berkembang sebagai respons terhadap krisis makna hidup masyarakat modern, dengan 
menekankan pengalaman religius yang autentik, kesadaran diri, dan pemaknaan nilai secara 
personal (Andriyani, 2018; Supriaji, 2019). Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan ini 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 194 

 

dinilai relevan karena mampu menjembatani nilai-nilai transendental dengan realitas 
kehidupan peserta didik di era kontemporer (Shunhaji et al., 2019; Salimah et al., 2023). 

Namun demikian, telaah terhadap penelitian-penelitian tersebut menunjukkan bahwa 
kajian mengenai Tarbiyatul Islamiyah, neo-spiritualitas, pendidikan karakter, dan karakteristik 
Generasi Z masih bersifat parsial dan terfragmentasi. Sebagian penelitian membahas 
Tarbiyatul Islamiyah tanpa mengaitkannya secara eksplisit dengan pendekatan neo-spiritual, 
sementara penelitian lain mengkaji neo-spiritualitas tanpa formulasi yang jelas dalam 
kerangka pendidikan Islam (Ni’mah, 2016; Nurrohmah, 2021; Santoso et al., 2023a). Selain 
itu, masih terbatas penelitian yang secara khusus merumuskan model pendidikan Islam yang 
integratif untuk pembentukan karakter holistik peserta didik Generasi Z. 

Berdasarkan peta riset tersebut, ruang kosong (gap/lacuna) penelitian terletak pada 
belum adanya formulasi konseptual yang sistematis dan komprehensif yang mengintegrasikan 
Tarbiyatul Islamiyah dengan pendekatan neo-spiritual sebagai model pendidikan Islam untuk 
pembentukan karakter holistik Generasi Z. Penelitian-penelitian terdahulu umumnya 
berhenti pada tataran deskriptif atau normatif, dan belum menghasilkan model pendidikan 
yang menempatkan spiritualitas reflektif sebagai fondasi utama pembentukan karakter. 

Penelitian ini hadir untuk mengisi gap tersebut dengan merumuskan Model 
Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual yang memadukan prinsip tarbiyah Islam dengan 
pendekatan spiritual reflektif dan kontekstual. Kebaharuan (novelty) penelitian ini terletak 
pada sintesis konseptual antara Tarbiyatul Islamiyah, neo-spiritualitas, dan karakteristik 
Generasi Z ke dalam satu model pendidikan Islam yang integratif, transformatif, dan relevan 
dengan era digital. Model ini menempatkan spiritualitas bukan sebagai pelengkap, melainkan 
sebagai fondasi integratif bagi pengembangan dimensi intelektual, emosional, sosial, dan 
moral peserta didik. 

Penelitian ini memiliki signifikansi dalam memperkaya khazanah keilmuan 
pendidikan Islam dengan menawarkan paradigma baru pendidikan karakter berbasis 
spiritualitas reflektif. Secara praktis, penelitian ini diharapkan menjadi rujukan bagi pendidik 
dan lembaga pendidikan Islam dalam merancang pendekatan pedagogis yang lebih humanis, 
dialogis, dan bermakna bagi Generasi Z. Oleh karena itu, tujuan penelitian ini adalah: (1) 
menganalisis tantangan pendidikan Islam dalam membentuk karakter Generasi Z; (2) 
mengkaji konseptualisasi Tarbiyatul Islamiyah dan relevansinya di era kontemporer; (3) 
menganalisis pendekatan neo-spiritual dalam pendidikan Islam; dan (4) merumuskan model 
Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual untuk pembentukan karakter holistik peserta didik 
Generasi Z. 
 

Literature Review 
Kajian literatur mengenai formulasi model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual untuk 

pembentukan karakter holistik peserta didik Generasi Z berangkat dari diskursus tentang 
perubahan paradigma pendidikan Islam di tengah dinamika global dan budaya digital. 
Berbagai penelitian menegaskan bahwa pendidikan Islam kontemporer menghadapi 
tantangan serius dalam mentransformasikan nilai-nilai keislaman ke dalam konteks 
kehidupan generasi muda yang tumbuh dalam lingkungan teknologi informasi yang masif. 
Generasi Z dicirikan sebagai generasi yang adaptif terhadap teknologi, berpikir kritis, serta 
memiliki kecenderungan mencari makna personal dan otentisitas dalam pengalaman 
hidupnya (Ruslandi et al., 2025). Kondisi ini menuntut pendidikan Islam untuk tidak hanya 
bersifat normatif-doktrinal, tetapi juga mampu menyentuh dimensi spiritual, psikologis, dan 
sosial peserta didik secara lebih mendalam dan kontekstual. 

Konsep Tarbiyatul Islamiyah dalam literatur klasik dan kontemporer dipahami 
sebagai proses pendidikan yang menekankan pengembangan potensi manusia secara 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 195 

 

menyeluruh, meliputi aspek akidah, akhlak, intelektual, dan sosial. Para pemikir pendidikan 
Islam seperti Al-Ghazali, Ibn Miskawayh, dan Ibnu Khaldun menempatkan pembinaan 
akhlak dan spiritualitas sebagai inti dari tujuan pendidikan, karena keduanya menjadi fondasi 
bagi pembentukan kepribadian yang utuh. Namun, sejumlah kajian mutakhir menunjukkan 
bahwa implementasi Tarbiyatul Islamiyah di lembaga pendidikan formal cenderung 
mengalami reduksi makna, karena lebih fokus pada aspek kognitif dan hafalan teks 
keagamaan (Karimah et al., 2021). Akibatnya, internalisasi nilai dan pembentukan karakter 
belum berjalan secara optimal, terutama dalam menghadapi kompleksitas realitas sosial 
generasi Z. 

Dalam konteks tersebut, wacana neo-spiritualitas muncul sebagai respons terhadap 
krisis spiritual dan makna hidup yang dialami masyarakat modern, termasuk generasi muda. 
Literatur tentang neo-spiritualitas menekankan pentingnya pengalaman keberagamaan yang 
personal, reflektif, dan kontekstual, tanpa melepaskan nilai-nilai transendental. Dalam 
pendidikan Islam, pendekatan neo-spiritual dipandang relevan untuk menghidupkan kembali 
dimensi ruhani yang sering terpinggirkan oleh orientasi akademik dan administratif (Shunhaji 
et al., 2019). Penelitian menunjukkan bahwa pendekatan spiritual yang menekankan 
kesadaran diri, refleksi makna, dan pengalaman religius yang autentik mampu meningkatkan 
keterlibatan emosional peserta didik serta memperkuat internalisasi nilai-nilai moral dan etika. 

Sejumlah studi empiris juga mengaitkan pendidikan berbasis spiritualitas dengan 
pembentukan karakter holistik. Karakter holistik dalam literatur pendidikan dipahami sebagai 
integrasi antara kecerdasan intelektual, emosional, sosial, dan spiritual. Penelitian di bidang 
pendidikan karakter menunjukkan bahwa pembelajaran yang mengintegrasikan nilai spiritual 
dengan pengalaman nyata kehidupan peserta didik lebih efektif dalam menumbuhkan sikap 
empati, tanggung jawab sosial, dan integritas pribadi (Ihsan et al., 2018). Dalam konteks 
Generasi Z, pendekatan ini menjadi semakin penting karena mereka cenderung merespons 
positif metode pembelajaran yang dialogis, reflektif, dan relevan dengan realitas keseharian 
mereka, termasuk realitas digital. 

Literatur tentang Generasi Z dalam dunia pendidikan menegaskan bahwa generasi 
ini memiliki karakteristik unik, seperti keinginan untuk berpartisipasi aktif, kecenderungan 
multitasking, serta kebutuhan akan pembelajaran yang bermakna dan personal. Beberapa 
penelitian menunjukkan bahwa pendekatan pedagogis yang bersifat otoritatif dan satu arah 
kurang efektif bagi Generasi Z, karena mereka lebih menghargai ruang dialog, refleksi, dan 
kebebasan berekspresi (Afifah et al., 2023). Oleh karena itu, formulasi model Tarbiyatul 
Islamiyah Neo-Spiritual perlu mempertimbangkan pendekatan pedagogis yang partisipatif 
dan transformatif, sehingga nilai-nilai Islam dapat diinternalisasi secara sadar dan 
berkelanjutan. 

Kajian literatur juga menunjukkan adanya kesenjangan antara konsep ideal 
pendidikan Islam dan praktik di lapangan. Banyak penelitian menyoroti bahwa pendidikan 
Islam belum sepenuhnya mampu menjawab tantangan moral dan spiritual generasi muda di 
era digital, seperti individualisme, hedonisme, dan krisis identitas. Dalam konteks ini, 
Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual dipandang sebagai pendekatan integratif yang berupaya 
menjembatani nilai-nilai tradisional Islam dengan kebutuhan psikologis dan sosial Generasi 
Z (Santoso et al., 2023a). Model ini menekankan pentingnya pembelajaran berbasis nilai, 
pengalaman spiritual, serta refleksi kritis terhadap realitas sosial sebagai sarana pembentukan 
karakter holistik. 

Berdasarkan telaah literatur tersebut, dapat disimpulkan bahwa formulasi model 
Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual memiliki landasan teoretis yang kuat dan relevan dengan 
kebutuhan pendidikan Islam kontemporer. Integrasi antara konsep Tarbiyatul Islamiyah, 
pendekatan neo-spiritual, dan karakteristik Generasi Z menawarkan kerangka konseptual 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 196 

 

yang menjanjikan bagi pengembangan pendidikan karakter holistik. Dengan demikian, kajian 
ini menegaskan pentingnya pengembangan model pendidikan Islam yang tidak hanya 
berorientasi pada penguasaan pengetahuan keagamaan, tetapi juga pada pembentukan 
kepribadian peserta didik yang utuh, bermakna, dan berakar pada nilai-nilai spiritual Islam. 

 
Method 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaan (library research) dengan 
pendekatan kualitatif-deskriptif dan analitis, karena tujuan utama penelitian bukan untuk 
menguji hipotesis atau mengukur variabel secara empiris, melainkan untuk merumuskan dan 
mengembangkan model konseptual pendidikan Islam yang relevan dengan tantangan 
kontemporer (Pringgar & Sujatmiko, 2020). Library research dipandang tepat karena 
memungkinkan peneliti menelusuri, mengkaji, dan mensintesis berbagai gagasan, teori, serta 
temuan penelitian terdahulu yang berkaitan dengan Tarbiyatul Islamiyah, neo-spiritualitas, 
pendidikan karakter, dan karakteristik Generasi Z dalam konteks pendidikan Islam (Pringgar 
& Sujatmiko, 2020; Mahanum, 2021). Pendekatan kualitatif-deskriptif digunakan untuk 
memahami makna dan substansi konsep secara mendalam, sedangkan pendekatan analitis 
diterapkan untuk mengkaji secara kritis relasi antar konsep serta merumuskan sintesis teoretis 
yang melahirkan kerangka model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual yang integratif dan 
kontekstual (Saefullah, 2024). 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 
primer meliputi karya-karya klasik dan kontemporer tentang pendidikan Islam, khususnya 
yang membahas konsep Tarbiyatul Islamiyah, tujuan pendidikan Islam, pendidikan akhlak, 
dan pembinaan spiritual (Saefullah, 2024). Sementara itu, data sekunder diperoleh dari artikel 
jurnal ilmiah nasional dan internasional, buku referensi akademik, prosiding seminar, serta 
laporan penelitian yang relevan dengan tema neo-spiritualitas, pendidikan karakter holistik, 
dan pendidikan Generasi Z di era digital (Rosdiana et al., 2022). Prosedur pengambilan 
sumber data dilakukan secara sistematis dengan menentukan kata kunci penelitian, 
menelusuri literatur melalui basis data ilmiah dan perpustakaan digital, menyeleksi sumber 
berdasarkan relevansi substansi, kredibilitas akademik, dan keterkinian publikasi, serta 
mengelompokkan sumber sesuai fokus kajian agar data yang digunakan memiliki dasar 
teoretis yang kuat dan kontekstual. 

Analisis data dilakukan melalui teknik analisis isi (content analysis) dan analisis 
komparatif. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi tema, pola, dan gagasan utama 
yang muncul dalam literatur terkait pendidikan Islam, spiritualitas, dan pembentukan 
karakter, sehingga diperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai makna dan implikasi 
konsep yang dikaji (Mahanum, 2021). Selanjutnya, analisis komparatif digunakan untuk 
membandingkan berbagai pandangan, teori, dan temuan penelitian terdahulu guna 
menemukan persamaan, perbedaan, serta ruang pengembangan konseptual. Tahapan analisis 
meliputi proses reduksi data melalui seleksi literatur yang relevan, penyajian data dengan 
mengorganisasi tema dan konsep utama, penarikan kesimpulan melalui sintesis teoretis, serta 
perumusan model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual sebagai hasil akhir penelitian (Pringgar 
& Sujatmiko, 2020; Rosdiana et al., 2022). 

Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui penerapan triangulasi sumber dan 
triangulasi teori (Rosdiana et al., 2022). Triangulasi sumber dilakukan dengan 
membandingkan berbagai literatur dari penulis dan latar belakang keilmuan yang berbeda 
untuk memastikan konsistensi dan validitas konsep, sedangkan triangulasi teori dilakukan 
dengan mengkaji temuan penelitian melalui perspektif teori pendidikan Islam, teori 
spiritualitas, dan teori pendidikan karakter. Selain itu, keabsahan data juga dijaga melalui 
ketelitian dalam proses analisis, konsistensi argumentasi, serta penggunaan sumber-sumber 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 197 

 

akademik yang kredibel dan relevan, sehingga hasil penelitian memiliki validitas konseptual 
dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah (Saefullah, 2024). 
 

Result and Analysis 
Menganalisis Tantangan Pendidikan Islam Dalam Membentuk Karakter Generasi Z 

Hasil dan analisis mengenai tantangan pendidikan Islam dalam membentuk karakter 
Generasi Z menunjukkan bahwa dinamika sosial, budaya, dan teknologi telah menggeser 
secara signifikan lanskap pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Generasi Z merupakan 
kelompok yang lahir dan tumbuh dalam era digital, di mana akses terhadap informasi 
berlangsung sangat cepat, terbuka, dan tidak terbatas. Kondisi ini membentuk pola pikir yang 
kritis, pragmatis, dan cenderung instan, tetapi sekaligus memunculkan problem baru berupa 
krisis kedalaman makna, melemahnya otoritas nilai, serta terfragmentasinya identitas 
keagamaan (Astuti et al., 2023a). Pendidikan Islam dihadapkan pada realitas bahwa proses 
pembentukan karakter tidak lagi dapat mengandalkan pendekatan normatif, tekstual, dan 
instruksional semata, karena karakter Generasi Z dibentuk oleh interaksi kompleks antara 
ruang digital, lingkungan sosial, dan pengalaman personal. 

Salah satu tantangan utama yang teridentifikasi adalah dominasi budaya digital yang 
memengaruhi cara Generasi Z memahami nilai, moral, dan spiritualitas. Media sosial dan 
platform digital sering kali menjadi rujukan utama dalam membentuk sikap, gaya hidup, dan 
pandangan hidup peserta didik, bahkan melebihi peran keluarga dan lembaga pendidikan. 
Dalam konteks ini, pendidikan Islam menghadapi kesulitan dalam menanamkan nilai-nilai 
keislaman secara mendalam karena peserta didik lebih terbiasa dengan informasi yang bersifat 
visual, singkat, dan emosional dibandingkan dengan proses pembelajaran yang menuntut 
refleksi dan perenungan (Nafsaka et al., 2023). Akibatnya, nilai-nilai agama berisiko direduksi 
menjadi simbol dan slogan, tanpa internalisasi yang kuat dalam perilaku dan kepribadian. 

Hasil analisis juga menunjukkan adanya kesenjangan antara idealitas tujuan 
pendidikan Islam dan praktik pembelajaran di lapangan. Pendidikan Islam secara normatif 
bertujuan membentuk insan beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia, namun dalam 
praktiknya sering kali lebih menekankan pada aspek kognitif, seperti penguasaan materi, 
hafalan teks, dan capaian akademik. Pendekatan ini kurang memberi ruang bagi 
pengembangan dimensi afektif dan spiritual peserta didik, padahal karakter Generasi Z justru 
sangat dipengaruhi oleh pengalaman emosional dan makna personal (Husna et al., 2024). 
Ketika pendidikan Islam gagal menyentuh ranah batin dan pengalaman hidup peserta didik, 
nilai-nilai keislaman cenderung dipahami secara formalistik dan tidak berdaya dalam 
menghadapi tantangan kehidupan nyata. 

Tantangan berikutnya berkaitan dengan krisis keteladanan dan otoritas moral. 
Generasi Z hidup dalam era keterbukaan informasi yang memungkinkan mereka mengakses 
berbagai narasi keagamaan, ideologi, dan gaya hidup secara bebas. Di satu sisi, hal ini 
mendorong sikap kritis, tetapi di sisi lain melemahkan otoritas pendidik sebagai satu-satunya 
sumber kebenaran. Ketika pendidik tidak mampu menjadi teladan yang autentik dan relevan, 
peserta didik cenderung bersikap skeptis terhadap nilai-nilai yang diajarkan (Pratama, 2019). 
Pendidikan Islam menghadapi tantangan untuk menghadirkan figur pendidik yang tidak 
hanya kompeten secara akademik, tetapi juga memiliki integritas moral dan spiritual yang 
dapat dirasakan secara nyata oleh peserta didik Generasi Z. 

Individualisme yang menguat dalam budaya Generasi Z menjadi tantangan serius 
dalam pembentukan karakter sosial dan spiritual. Banyak peserta didik lebih fokus pada 
pengembangan diri secara personal dan pencapaian individual, sementara nilai kebersamaan, 
empati sosial, dan tanggung jawab kolektif cenderung melemah. Pendidikan Islam yang 
sejatinya menekankan nilai ukhuwah, keadilan sosial, dan kepedulian terhadap sesama sering 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 198 

 

kali belum mampu mengemas nilai-nilai tersebut dalam bentuk pengalaman belajar yang 
kontekstual dan bermakna (Salisah et al., 2024). Akibatnya, pendidikan karakter cenderung 
berhenti pada tataran wacana, tanpa transformasi sikap dan perilaku yang berkelanjutan. 

Analisis juga menunjukkan bahwa metode pembelajaran yang masih bersifat satu arah 
dan otoritatif kurang efektif bagi Generasi Z. Peserta didik generasi ini cenderung menolak 
pendekatan indoktrinatif dan lebih menghargai ruang dialog, partisipasi, serta kebebasan 
berekspresi. Pendidikan Islam yang tidak adaptif terhadap karakteristik ini berpotensi 
kehilangan relevansi dan daya tarik (Manan, 2024). Tantangan yang muncul bukan hanya 
bagaimana menyampaikan nilai-nilai Islam, tetapi bagaimana menciptakan proses 
pembelajaran yang mampu mengajak peserta didik untuk merefleksikan, menghayati, dan 
memaknai nilai tersebut dalam konteks kehidupan mereka sendiri. 

Dari sisi spiritualitas, Generasi Z sering kali mengalami ambivalensi antara kebutuhan 
akan makna transendental dan realitas kehidupan yang serba materialistik. Banyak peserta 
didik menunjukkan ketertarikan pada isu-isu spiritual, tetapi tidak selalu menemukan jawaban 
yang memuaskan dalam pendidikan agama formal. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan 
Islam menghadapi tantangan dalam mengembangkan pendekatan spiritual yang lebih 
humanis, reflektif, dan aplikatif (Muis et al., 2024). Ketika spiritualitas hanya dipahami sebagai 
ritual formal, maka ia kehilangan daya transformasinya dalam membentuk karakter dan 
kesadaran moral peserta didik. 

Hasil analisis ini mengindikasikan bahwa tantangan pendidikan Islam dalam 
membentuk karakter Generasi Z bersifat struktural dan kultural sekaligus. Tantangan 
struktural berkaitan dengan kurikulum, metode, dan sistem evaluasi yang belum sepenuhnya 
mendukung pembentukan karakter holistik. Sementara itu, tantangan kultural berkaitan 
dengan perubahan nilai, gaya hidup, dan pola pikir generasi muda yang dipengaruhi oleh 
globalisasi dan digitalisasi (Astuti et al., 2023b). Pendidikan Islam dituntut untuk mampu 
menjembatani nilai-nilai tradisional dengan realitas kontemporer tanpa kehilangan substansi 
ajarannya. 

Tantangan-tantangan tersebut menunjukkan bahwa pendidikan Islam memerlukan 
pendekatan baru yang lebih integratif dan transformatif. Pembentukan karakter Generasi Z 
tidak dapat dilakukan secara parsial, melainkan harus menyentuh seluruh dimensi kepribadian 
peserta didik, mulai dari intelektual, emosional, sosial, hingga spiritual. Analisis ini 
menegaskan bahwa tanpa pembaruan paradigma dan pendekatan, pendidikan Islam berisiko 
kehilangan perannya sebagai agen pembentukan karakter dan peradaban. Oleh karena itu, 
tantangan ini sekaligus menjadi pijakan penting bagi pengembangan model Tarbiyatul 
Islamiyah Neo-Spiritual sebagai alternatif strategis dalam menjawab kebutuhan pembentukan 
karakter holistik Generasi Z di era digital. 

 
Mengkaji Konseptualisasi Tarbiyatul Islamiyah dan Relevansinya di Era 
Kontemporer 

Hasil dan analisis mengenai konseptualisasi Tarbiyatul Islamiyah serta relevansinya di 
era kontemporer menunjukkan bahwa konsep ini memiliki akar filosofis dan teologis yang 
kuat dalam tradisi pendidikan Islam, namun memerlukan reinterpretasi dan revitalisasi agar 
tetap kontekstual dengan perkembangan zaman. Tarbiyatul Islamiyah pada hakikatnya tidak 
sekadar dimaknai sebagai proses pengajaran agama, melainkan sebagai upaya sistematis dan 
berkelanjutan dalam menumbuhkan, membina, dan mengembangkan seluruh potensi 
manusia agar mencapai kesempurnaan sebagai hamba Allah dan khalifah di muka bumi. 
Konsep tarbiyah yang berakar dari kata rabb mengandung makna pengasuhan, 
pengembangan, dan pembimbingan secara bertahap, yang menekankan keseimbangan antara 
dimensi spiritual, intelektual, moral, dan sosial (Atsani & Nasri, 2023). Dalam kerangka ini, 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 199 

 

Tarbiyatul Islamiyah sejak awal dirancang sebagai sistem pendidikan holistik yang 
berorientasi pada pembentukan insan kamil. 

Hasil telaah literatur menunjukkan bahwa para pemikir pendidikan Islam klasik 
seperti Al-Ghazali, Ibn Miskawayh, dan Ibnu Khaldun menempatkan pendidikan akhlak dan 
spiritualitas sebagai inti dari Tarbiyatul Islamiyah. Pendidikan tidak dipahami sebagai proses 
transfer ilmu semata, tetapi sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan pembiasaan 
nilai-nilai luhur dalam kehidupan sehari-hari. Ilmu pengetahuan dalam perspektif ini memiliki 
nilai instrumental untuk membentuk kepribadian yang berakhlak, bukan tujuan akhir itu 
sendiri (Mansyur, 2024). Konsep ini relevan secara filosofis, namun dalam praktik pendidikan 
Islam modern sering kali mengalami reduksi makna akibat tekanan sistem pendidikan yang 
lebih menekankan aspek administratif, kognitif, dan capaian akademik. 

Analisis terhadap praktik pendidikan Islam kontemporer menunjukkan adanya 
pergeseran orientasi Tarbiyatul Islamiyah dari pendekatan holistik menuju pendekatan 
instruksional dan formalistik. Pendidikan agama cenderung direduksi menjadi mata pelajaran 
yang diukur melalui ujian dan nilai, sehingga dimensi internalisasi nilai dan pembentukan 
karakter kurang mendapatkan perhatian yang memadai (Fatimah, 2016). Dalam konteks ini, 
Tarbiyatul Islamiyah kehilangan ruh transformatifnya dan berpotensi menjadi aktivitas 
simbolik yang tidak berdaya membentuk kepribadian peserta didik secara mendalam. 
Tantangan ini semakin kompleks ketika dihadapkan pada realitas era kontemporer yang 
ditandai oleh globalisasi, digitalisasi, dan pluralitas nilai. 

Relevansi Tarbiyatul Islamiyah di era kontemporer diuji oleh perubahan karakter 
peserta didik, khususnya Generasi Z, yang memiliki pola pikir kritis, terbuka, dan terbiasa 
dengan arus informasi yang cepat. Hasil analisis menunjukkan bahwa generasi ini tidak lagi 
menerima nilai-nilai agama secara taken for granted, tetapi menuntut penjelasan yang 
rasional, kontekstual, dan bermakna bagi kehidupan mereka. Tarbiyatul Islamiyah yang 
disajikan secara dogmatis dan ahistoris cenderung kurang efektif dalam membangun 
kesadaran keagamaan dan karakter moral (Zulfa, 2025). Oleh karena itu, relevansi Tarbiyatul 
Islamiyah di era kontemporer sangat bergantung pada kemampuannya untuk berdialog 
dengan realitas sosial dan psikologis peserta didik. 

Dalam konteks ini, Tarbiyatul Islamiyah perlu dipahami sebagai proses pendidikan 
yang dinamis dan kontekstual, tanpa kehilangan nilai normatifnya. Hasil analisis 
menunjukkan bahwa nilai-nilai dasar Tarbiyatul Islamiyah seperti tauhid, akhlak, keadilan, 
keseimbangan, dan tanggung jawab sosial tetap relevan, tetapi cara penyampaiannya harus 
disesuaikan dengan kebutuhan zaman. Pendidikan Islam tidak cukup hanya menekankan apa 
yang benar dan salah menurut teks, tetapi juga perlu membantu peserta didik memahami 
mengapa nilai tersebut penting dan bagaimana menerapkannya dalam situasi nyata yang 
kompleks (Umroatin et al., 2022). Pendekatan ini menuntut pergeseran dari pedagogi yang 
berpusat pada guru menuju pedagogi yang berpusat pada peserta didik dan pengalaman 
belajar mereka. 

Hasil analisis juga menunjukkan bahwa Tarbiyatul Islamiyah memiliki potensi besar 
untuk menjawab krisis moral dan spiritual masyarakat modern, asalkan dikembangkan secara 
integratif. Era kontemporer ditandai oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang 
pesat, tetapi tidak selalu diiringi dengan kematangan moral dan spiritual. Fenomena alienasi, 
individualisme, dan krisis makna hidup menjadi tantangan serius yang memerlukan 
pendekatan pendidikan berbasis nilai. Dalam konteks ini, Tarbiyatul Islamiyah dapat 
berperan sebagai paradigma pendidikan yang menyeimbangkan rasionalitas dengan 
spiritualitas, serta kemajuan material dengan kedalaman moral. Banyak institusi masih 
mempertahankan metode pembelajaran yang bersifat satu arah, kurang dialogis, dan minim 
refleksi. Padahal, era kontemporer menuntut pendidikan yang mampu mengembangkan 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 200 

 

kemampuan berpikir kritis, empati sosial, dan kesadaran diri (Paturahman, 2019). Tarbiyatul 
Islamiyah yang relevan seharusnya mampu memfasilitasi proses refleksi dan pengalaman 
belajar yang bermakna, sehingga nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami, tetapi juga dihayati 
dan diamalkan secara sadar. 

Analisis ini menegaskan bahwa konseptualisasi Tarbiyatul Islamiyah di era 
kontemporer perlu diarahkan pada penguatan dimensi humanistik dan transformatif. 
Pendidikan Islam harus mampu memanusiakan peserta didik dengan menghargai potensi, 
kebebasan berpikir, dan pengalaman hidup mereka, tanpa mengabaikan kerangka nilai Islam 
(Sumedi, 2012). Dengan demikian, Tarbiyatul Islamiyah tidak diposisikan sebagai sistem yang 
membatasi kreativitas, tetapi sebagai proses pembinaan yang membimbing peserta didik 
menemukan jati diri, makna hidup, dan tanggung jawab sosialnya sebagai muslim. 

Hasil dan analisis ini menunjukkan bahwa Tarbiyatul Islamiyah tetap relevan di era 
kontemporer, tetapi relevansi tersebut bersifat kondisional dan menuntut pembaruan 
konseptual serta praksis. Tanpa upaya reinterpretasi dan kontekstualisasi, Tarbiyatul 
Islamiyah berisiko kehilangan daya transformasinya. Sebaliknya, apabila dikembangkan 
secara holistik, dialogis, dan adaptif terhadap perubahan zaman, Tarbiyatul Islamiyah dapat 
menjadi landasan yang kokoh bagi pembentukan karakter peserta didik yang beriman, 
berakhlak mulia, kritis, dan bertanggung jawab. Analisis ini sekaligus menjadi pijakan 
konseptual bagi pengembangan model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual sebagai upaya 
strategis dalam menjawab kebutuhan pendidikan Islam di era kontemporer. 

 
Menganalisis Pendekatan Neo-Spiritual Dalam Pendidikan Islam 

Hasil dan analisis mengenai pendekatan neo-spiritual dalam pendidikan Islam 
menunjukkan bahwa pendekatan ini muncul sebagai respons konseptual dan praktis terhadap 
krisis spiritual, moral, dan makna hidup yang mengemuka dalam masyarakat modern, 
khususnya di kalangan generasi muda. Perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan 
budaya digital telah membawa perubahan signifikan dalam cara individu memandang agama, 
spiritualitas, dan nilai-nilai kehidupan. Dalam konteks ini, pendidikan Islam dihadapkan pada 
tantangan untuk tidak hanya mempertahankan dimensi normatif ajaran, tetapi juga 
menghadirkan pengalaman keberagamaan yang bermakna, relevan, dan transformatif 
(Andriyani, 2018). Pendekatan neo-spiritual menawarkan kerangka baru yang menekankan 
pada penghayatan nilai-nilai spiritual secara sadar dan reflektif, tanpa melepaskan dasar 
teologis Islam. 

Hasil telaah literatur menunjukkan bahwa neo-spiritualitas tidak dimaksudkan 
sebagai bentuk spiritualitas alternatif yang terlepas dari agama, melainkan sebagai upaya 
revitalisasi dimensi ruhani yang sering terpinggirkan dalam praktik pendidikan formal. Dalam 
pendidikan Islam, pendekatan ini berupaya mengembalikan esensi spiritualitas sebagai inti 
dari proses tarbiyah, bukan sekadar pelengkap ritual atau simbol identitas. Neo-spiritual 
menekankan pentingnya kesadaran diri, pengalaman batin, dan pencarian makna sebagai 
bagian integral dari pembelajaran (Fitriani & Yanuarti, 2018). Hal ini menjadi relevan karena 
banyak peserta didik, khususnya Generasi Z, mengalami kegelisahan eksistensial dan krisis 
makna di tengah kehidupan yang serba cepat dan kompetitif. 

Analisis menunjukkan bahwa pendekatan neo-spiritual dalam pendidikan Islam 
berorientasi pada internalisasi nilai, bukan indoktrinasi. Pendidikan agama tidak lagi 
diposisikan sebagai proses transfer dogma, tetapi sebagai ruang dialog antara nilai-nilai Islam 
dan pengalaman hidup peserta didik. Dalam pendekatan ini, peserta didik diajak untuk 
merefleksikan hubungan dirinya dengan Allah, sesama manusia, dan lingkungan sekitar 
secara sadar dan kritis (Salimah et al., 2023). Proses refleksi ini penting untuk membangun 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 201 

 

kesadaran spiritual yang autentik, sehingga nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami secara 
kognitif, tetapi juga dihayati dan diwujudkan dalam sikap serta perilaku sehari-hari. 

Hasil analisis juga menunjukkan bahwa pendekatan neo-spiritual memiliki implikasi 
signifikan terhadap metode dan strategi pembelajaran dalam pendidikan Islam. Pendekatan 
ini mendorong penggunaan metode pembelajaran yang partisipatif, reflektif, dan berbasis 
pengalaman, seperti diskusi nilai, refleksi diri, pembelajaran kontekstual, dan praktik sosial-
keagamaan yang bermakna. Metode-metode tersebut memungkinkan peserta didik untuk 
mengalami dan merasakan nilai spiritual secara langsung, bukan sekadar mempelajarinya 
secara teoritis (Annas, 2017). Dalam konteks ini, pendidik berperan sebagai fasilitator dan 
pembimbing spiritual yang membantu peserta didik menemukan makna nilai-nilai Islam 
dalam kehidupan mereka. 

Pendekatan neo-spiritual juga relevan dalam menjawab kecenderungan Generasi Z 
yang kritis dan reflektif terhadap agama. Analisis menunjukkan bahwa generasi ini cenderung 
menolak pendekatan keagamaan yang bersifat otoritatif dan dogmatis, tetapi terbuka 
terhadap pendekatan yang humanis, dialogis, dan rasional. Neo-spiritualitas dalam 
pendidikan Islam memberikan ruang bagi peserta didik untuk bertanya, meragukan, dan 
merefleksikan ajaran agama tanpa harus kehilangan keimanan (Jumala, 2019). Dengan 
demikian, pendekatan ini berpotensi memperkuat keyakinan religius yang lebih matang dan 
sadar, bukan sekadar kepatuhan formal. 

Dari perspektif pembentukan karakter, hasil analisis menunjukkan bahwa 
pendekatan neo-spiritual berkontribusi pada pengembangan karakter holistik peserta didik. 
Spiritualitas yang dihayati secara mendalam berperan sebagai fondasi bagi pengembangan 
akhlak, empati sosial, dan tanggung jawab moral. Pendidikan Islam yang berbasis neo-
spiritual tidak hanya menekankan hubungan vertikal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga 
hubungan horizontal dengan sesama manusia dan lingkungan (Supriaji, 2019). Nilai-nilai 
seperti kejujuran, kasih sayang, keadilan, dan kepedulian sosial dipahami sebagai ekspresi dari 
kesadaran spiritual, bukan sekadar tuntutan normatif. 

Analisis juga mengungkap bahwa pendekatan neo-spiritual memiliki potensi untuk 
mengatasi fragmentasi antara kehidupan religius dan kehidupan sosial peserta didik. Dalam 
praktik pendidikan konvensional, agama sering kali diposisikan sebagai ranah privat yang 
terpisah dari realitas sosial dan profesional. Neo-spiritualitas berupaya mengintegrasikan 
nilai-nilai spiritual ke dalam seluruh aspek kehidupan, sehingga peserta didik mampu 
memaknai aktivitas belajar, bekerja, dan berinteraksi sosial sebagai bagian dari ibadah dan 
pengabdian kepada Allah. Integrasi ini penting untuk membentuk karakter yang konsisten 
dan berintegritas. 

Pendekatan neo-spiritual menuntut kompetensi baru dari pendidik, tidak hanya 
dalam penguasaan materi keagamaan, tetapi juga dalam kemampuan reflektif, empati, dan 
pendampingan spiritual. Tanpa kesiapan pendidik, pendekatan ini berisiko dipahami secara 
dangkal atau bahkan disalahartikan sebagai bentuk spiritualitas yang lepas dari syariat. Selain 
itu, analisis menunjukkan bahwa pendekatan neo-spiritual memerlukan dukungan sistemik, 
termasuk kurikulum yang fleksibel, budaya sekolah yang kondusif, dan sistem evaluasi yang 
tidak semata-mata berorientasi pada aspek kognitif. Penilaian keberhasilan pendidikan 
spiritual tidak dapat direduksi pada angka dan tes tertulis, tetapi memerlukan indikator 
kualitatif yang mencerminkan perubahan sikap, kesadaran diri, dan perilaku peserta didik 
(Handayani & MPAI, 2019). Hal ini menjadi tantangan tersendiri dalam sistem pendidikan 
yang masih sangat menekankan aspek kuantitatif. 

Hasil dan analisis ini menunjukkan bahwa pendekatan neo-spiritual dalam pendidikan 
Islam memiliki relevansi dan potensi besar dalam menjawab tantangan pendidikan di era 
kontemporer. Pendekatan ini menawarkan perspektif baru yang menempatkan spiritualitas 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 202 

 

sebagai inti proses pendidikan, bukan sekadar pelengkap. Dengan mengintegrasikan nilai-
nilai Islam, pengalaman spiritual, dan realitas kehidupan peserta didik, pendekatan neo-
spiritual berpotensi membentuk karakter holistik yang beriman, berakhlak mulia, reflektif, 
dan bertanggung jawab. Analisis ini menegaskan bahwa pengembangan pendekatan neo-
spiritual merupakan langkah strategis dalam merevitalisasi peran pendidikan Islam sebagai 
sarana pembentukan manusia seutuhnya di tengah kompleksitas kehidupan modern. 

 
Formulasi Model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual untuk Pembentukan Karakter 
Holistik 

Hasil dan analisis mengenai formulasi model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual untuk 
pembentukan karakter holistik menunjukkan bahwa model ini merupakan sintesis konseptual 
antara nilai-nilai dasar pendidikan Islam, pendekatan neo-spiritual, dan kebutuhan 
perkembangan peserta didik di era kontemporer. Formulasi model ini berangkat dari 
kesadaran bahwa pendidikan Islam tidak lagi dapat dipahami sebagai proses transfer 
pengetahuan keagamaan semata, melainkan sebagai proses pembinaan manusia secara utuh 
yang mencakup dimensi spiritual, intelektual, emosional, dan sosial (Ni’mah, 2016). Dalam 
konteks Generasi Z yang hidup di tengah arus digitalisasi dan pluralitas nilai, model 
Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual diposisikan sebagai pendekatan strategis untuk 
mengembalikan ruh transformatif pendidikan Islam sekaligus menjadikannya relevan dengan 
realitas kekinian. 

Hasil analisis konseptual menunjukkan bahwa landasan utama model ini adalah 
integrasi antara prinsip tarbiyah dalam Islam dengan kesadaran spiritual yang reflektif dan 
kontekstual. Tarbiyatul Islamiyah dipahami sebagai proses pembimbingan yang 
berkelanjutan, bertahap, dan berorientasi pada pengembangan potensi fitrah manusia. 
Sementara itu, neo-spiritualitas berfungsi sebagai penguat dimensi kesadaran batin dan 
pengalaman religius yang autentik. Integrasi kedua konsep ini menghasilkan pendekatan 
pendidikan yang tidak berhenti pada pengajaran norma dan ritual, tetapi mendorong 
internalisasi nilai melalui refleksi, pengalaman, dan keterlibatan aktif peserta didik (Anwar et 
al., n.d.). Dengan demikian, karakter tidak dibentuk melalui paksaan atau indoktrinasi, 
melainkan melalui kesadaran dan pemaknaan personal. 

Analisis lebih lanjut menunjukkan bahwa formulasi model Tarbiyatul Islamiyah Neo-
Spiritual menempatkan spiritualitas sebagai inti dari pembentukan karakter holistik. 
Spiritualitas dalam model ini tidak direduksi pada praktik ibadah formal, tetapi dimaknai 
sebagai kesadaran hubungan transendental dengan Allah yang tercermin dalam sikap, nilai, 
dan perilaku sehari-hari. Kesadaran spiritual ini menjadi fondasi bagi pengembangan karakter 
moral, seperti kejujuran, tanggung jawab, empati, dan keadilan sosial (Nurrohmah, 2021). 
Dengan menempatkan spiritualitas sebagai basis, model ini berupaya memastikan bahwa 
pembentukan karakter tidak bersifat artifisial atau temporer, tetapi berakar pada kesadaran 
batin yang mendalam. 

Hasil analisis juga menunjukkan bahwa karakter holistik dalam model ini dipahami 
sebagai integrasi harmonis antara berbagai dimensi kepribadian. Dimensi intelektual 
dikembangkan melalui pembelajaran kritis dan reflektif yang mendorong peserta didik 
memahami nilai-nilai Islam secara rasional dan kontekstual. Dimensi emosional dibangun 
melalui proses refleksi diri, empati, dan pengelolaan emosi yang sehat. Dimensi sosial 
diwujudkan melalui pembiasaan nilai kebersamaan, kepedulian sosial, dan tanggung jawab 
kolektif. Sementara itu, dimensi spiritual menjadi pengikat yang menyatukan seluruh aspek 
tersebut dalam kerangka nilai Islam (Santoso et al., 2023b). Analisis ini menegaskan bahwa 
karakter holistik tidak dapat dicapai melalui pendekatan parsial, melainkan memerlukan 
model pendidikan yang integratif dan berkesinambungan. 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 203 

 

Dari sisi pedagogis, hasil analisis menunjukkan bahwa formulasi model Tarbiyatul 
Islamiyah Neo-Spiritual menuntut perubahan paradigma pembelajaran. Pembelajaran tidak 
lagi berpusat pada guru sebagai otoritas tunggal, tetapi pada peserta didik sebagai subjek aktif 
dalam proses pendidikan. Pendekatan pedagogis yang digunakan bersifat dialogis, partisipatif, 
dan berbasis pengalaman, sehingga peserta didik dilibatkan secara aktif dalam proses 
pencarian makna nilai-nilai Islam. Pendidik berperan sebagai fasilitator dan pembimbing 
spiritual yang membantu peserta didik merefleksikan pengalaman hidup mereka dalam 
cahaya nilai-nilai keislaman (Taufikurrahman, 2018). Pendekatan ini dinilai lebih sesuai 
dengan karakteristik Generasi Z yang kritis, reflektif, dan menghargai kebebasan berpikir. 

Formulasi model ini relevan dalam menjawab tantangan fragmentasi nilai yang dialami 
peserta didik di era digital. Banyak peserta didik mengalami keterputusan antara pengetahuan 
agama dan praktik kehidupan sehari-hari. Model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual berupaya 
menjembatani kesenjangan tersebut dengan mengintegrasikan nilai spiritual ke dalam seluruh 
aspek kehidupan peserta didik, termasuk dalam interaksi sosial, penggunaan teknologi, dan 
pengambilan keputusan moral (Mukhlisin, 2017). Dengan demikian, pendidikan Islam tidak 
diposisikan sebagai ranah terpisah dari kehidupan nyata, tetapi sebagai sumber nilai yang 
membimbing seluruh aktivitas peserta didik. 

Hasil analisis juga mengungkap bahwa formulasi model ini memiliki implikasi 
signifikan terhadap pengembangan kurikulum dan budaya pendidikan. Kurikulum 
pendidikan Islam perlu dirancang secara fleksibel dan kontekstual, dengan memberikan 
ruang bagi refleksi, pengalaman spiritual, dan praktik sosial yang bermakna. Budaya 
pendidikan juga perlu mendukung nilai-nilai yang dikembangkan, seperti keterbukaan, 
empati, dan penghargaan terhadap keberagaman (Rahman, 2020). Tanpa dukungan 
kurikulum dan budaya institusi, model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual berisiko hanya 
menjadi konsep teoretis tanpa implementasi yang efektif. 

Analisis juga menunjukkan adanya tantangan dalam formulasi dan implementasi model 
ini. Salah satu tantangan utama adalah kesiapan pendidik dalam mengadopsi pendekatan neo-
spiritual. Model ini menuntut pendidik tidak hanya menguasai materi keagamaan, tetapi juga 
memiliki kedalaman spiritual, kemampuan reflektif, dan keterampilan pedagogis yang 
humanis. Selain itu, sistem evaluasi pendidikan yang masih berorientasi pada aspek kognitif 
menjadi kendala dalam mengukur keberhasilan pembentukan karakter holistik (Rusdiana, 
2021). Oleh karena itu, diperlukan inovasi dalam sistem penilaian yang mampu menangkap 
perubahan sikap, kesadaran diri, dan perilaku peserta didik secara lebih komprehensif. 

Hasil dan analisis ini menunjukkan bahwa formulasi model Tarbiyatul Islamiyah Neo-
Spiritual menawarkan kerangka konseptual yang kuat dan relevan untuk pembentukan 
karakter holistik peserta didik. Model ini tidak hanya menjawab tantangan pendidikan Islam 
di era kontemporer, tetapi juga memberikan arah baru bagi pengembangan pendidikan 
karakter yang berakar pada nilai-nilai spiritual Islam. Dengan pendekatan yang integratif, 
reflektif, dan kontekstual, Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual berpotensi menjadi fondasi 
strategis dalam mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 
matang secara spiritual, emosional, dan sosial. 

 

Discussion 
Diskusi penelitian ini menegaskan bahwa tantangan pendidikan Islam dalam 

membentuk karakter Generasi Z tidak dapat dipahami semata-mata sebagai persoalan 
pedagogis teknis, melainkan sebagai problem struktural dan kultural yang berkaitan dengan 
perubahan cara generasi muda memaknai nilai, otoritas moral, dan spiritualitas. Temuan ini 
sejalan dengan penelitian yang menunjukkan bahwa digitalisasi dan budaya instan telah 
mendorong terjadinya krisis makna dan fragmentasi nilai pada Generasi Z, sehingga 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 204 

 

pendidikan agama yang bersifat normatif dan kognitif cenderung kehilangan daya 
transformasinya (Pratama, 2019; Dewi & Mastoah, 2025). Dalam perspektif teori pendidikan 
Islam, kondisi ini menunjukkan terjadinya jarak antara tujuan ideal pembentukan insan kamil 
dengan praktik pendidikan yang lebih berorientasi pada capaian akademik, sebagaimana juga 
dikritisi dalam kajian tentang reduksi makna Tarbiyatul Islamiyah dalam pendidikan formal 
(Ulfa, 2017; Meliantina, 2022). 

Temuan mengenai perlunya revitalisasi konseptual Tarbiyatul Islamiyah memperkuat 
pandangan bahwa konsep tarbiyah tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan kontekstual. 
Hal ini selaras dengan pemikiran pendidikan Islam klasik yang menempatkan tarbiyah sebagai 
proses pembinaan manusia secara bertahap dan holistik, mencakup dimensi spiritual, 
intelektual, dan sosial (Atsani & Nasri, 2023; Mansyur, 2024). Namun, berbeda dengan 
pendekatan tradisional yang cenderung menekankan ketundukan normatif, hasil penelitian 
ini menegaskan pentingnya pendekatan dialogis dan reflektif agar Tarbiyatul Islamiyah tetap 
relevan bagi Generasi Z yang kritis dan terbuka. Temuan ini menguatkan hasil penelitian 
sebelumnya yang menyatakan bahwa pendidikan Islam di era kontemporer perlu bergeser 
dari pola indoktrinatif menuju pendekatan partisipatif dan bermakna (Husna et al., 2024; 
Ruslandi et al., 2025). 

Pendekatan neo-spiritual yang menjadi salah satu temuan utama penelitian ini dapat 
dipahami sebagai respons teoretis dan praksis terhadap krisis spiritual modern. Hasil kajian 
ini sejalan dengan penelitian yang menekankan bahwa spiritualitas reflektif dan pengalaman 
religius yang autentik berperan penting dalam memperkuat internalisasi nilai dan 
pembentukan karakter (Andriyani, 2018; Fitriani & Yanuarti, 2018). Namun, penelitian ini 
melampaui kajian terdahulu dengan menempatkan neo-spiritualitas secara eksplisit dalam 
kerangka Tarbiyatul Islamiyah, bukan sebagai pendekatan tambahan yang berdiri sendiri. 
Dalam perspektif teori pendidikan karakter, pendekatan ini sejalan dengan gagasan bahwa 
nilai moral akan lebih berdaya ketika berakar pada kesadaran spiritual yang dihayati secara 
personal, bukan sekadar dipatuhi secara formal (Jumala, 2019; Supriaji, 2019). 

Diskusi mengenai formulasi model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual menunjukkan 
bahwa integrasi antara tarbiyah dan neo-spiritualitas memberikan kontribusi konseptual yang 
signifikan dalam pembentukan karakter holistik. Model ini memperkuat temuan penelitian 
terdahulu yang menyatakan bahwa pendidikan karakter yang efektif harus mengintegrasikan 
dimensi kognitif, afektif, sosial, dan spiritual secara simultan (Ihsan et al., 2018; Salimah et 
al., 2023). Berbeda dengan model pendidikan karakter konvensional yang sering bersifat 
normatif dan seremonial, model yang dirumuskan dalam penelitian ini menempatkan 
spiritualitas sebagai fondasi integratif yang menyatukan seluruh dimensi pembelajaran. 
Dengan demikian, karakter tidak dipahami sebagai hasil pembiasaan perilaku semata, tetapi 
sebagai ekspresi kesadaran spiritual yang membimbing cara berpikir, bersikap, dan bertindak 
peserta didik. 

Diskusi ini juga mengonfirmasi temuan penelitian sebelumnya yang menegaskan 
bahwa Generasi Z lebih responsif terhadap pendekatan pendidikan yang memberi ruang 
refleksi, dialog, dan pemaknaan personal (Afifah et al., 2023; Santoso et al., 2023a). Model 
Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual yang dirumuskan dalam penelitian ini secara teoretis 
mampu menjawab kebutuhan tersebut dengan menghadirkan proses pembelajaran yang 
humanis dan transformatif. Dalam kerangka teori pedagogi kritis dan pendidikan Islam 
humanistik, pergeseran peran pendidik dari otoritas tunggal menjadi fasilitator dan 
pendamping spiritual merupakan implikasi logis dari model ini, sebagaimana juga ditegaskan 
dalam kajian tentang pendidikan Islam berbasis nilai dan kesadaran diri (Paturahman, 2019; 
Rahman, 2020). 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 205 

 

Diskusi ini menegaskan bahwa temuan penelitian tidak hanya menguatkan hasil-hasil 
penelitian terdahulu, tetapi juga memperluas dan mensintesiskannya dalam satu kerangka 
konseptual yang utuh. Integrasi Tarbiyatul Islamiyah dengan pendekatan neo-spiritual 
memberikan kontribusi baru dalam wacana pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam 
merespons tantangan pembentukan karakter Generasi Z. Dengan mendialogkan temuan 
penelitian ini dengan teori dan hasil penelitian sebelumnya, dapat ditegaskan bahwa 
pendidikan Islam yang relevan di era digital adalah pendidikan yang mampu memadukan nilai 
normatif Islam dengan pengalaman spiritual yang reflektif dan kontekstual, sehingga karakter 
holistik peserta didik terbentuk secara sadar, berkelanjutan, dan bermakna. 
 

Conclusion  
Kesimpulan dari kajian ini menegaskan bahwa formulasi model Tarbiyatul Islamiyah 

Neo-Spiritual merupakan respons strategis terhadap tantangan pendidikan Islam dalam 
membentuk karakter holistik peserta didik Generasi Z di era kontemporer. Perubahan sosial, 
budaya, dan teknologi telah memengaruhi cara peserta didik memahami nilai, moral, dan 
spiritualitas, sehingga pendidikan Islam tidak lagi cukup dijalankan melalui pendekatan 
normatif dan kognitif semata. Diperlukan model pendidikan yang mampu mengintegrasikan 
dimensi spiritual, intelektual, emosional, dan sosial secara seimbang dan bermakna. 

Hasil pembahasan menunjukkan bahwa Tarbiyatul Islamiyah memiliki landasan 
filosofis dan teologis yang kuat sebagai sistem pendidikan holistik, namun relevansinya di era 
modern sangat bergantung pada kemampuan untuk direinterpretasi dan 
dikontekstualisasikan. Pendekatan neo-spiritual hadir sebagai penguat dimensi ruhani dalam 
pendidikan Islam dengan menekankan kesadaran diri, refleksi makna, dan pengalaman 
keberagamaan yang autentik. Integrasi antara Tarbiyatul Islamiyah dan neo-spiritualitas 
menghasilkan model pendidikan yang tidak hanya menanamkan nilai secara normatif, tetapi 
juga mendorong internalisasi nilai secara sadar dan berkelanjutan. Model Tarbiyatul Islamiyah 
Neo-Spiritual terbukti secara konseptual mampu menjawab kebutuhan pembentukan 
karakter holistik peserta didik, karena menempatkan spiritualitas sebagai fondasi bagi 
pengembangan akhlak, empati sosial, dan tanggung jawab moral. Pendekatan pedagogis yang 
dialogis, partisipatif, dan reflektif dinilai relevan dengan karakteristik Generasi Z yang kritis 
dan kontekstual. Dengan demikian, model ini berpotensi memperkuat peran pendidikan 
Islam sebagai sarana pembentukan manusia seutuhnya yang beriman, berakhlak mulia, dan 
berdaya saing di tengah kompleksitas kehidupan modern. 

 
Contribution of Research 

Kontribusi penelitian ini terletak pada pengembangan kerangka konseptual pendidikan 
Islam yang integratif dan kontekstual melalui formulasi model Tarbiyatul Islamiyah Neo-
Spiritual untuk pembentukan karakter holistik peserta didik Generasi Z. Penelitian ini 
memberikan kontribusi teoretis dengan mengelaborasi kembali konsep Tarbiyatul Islamiyah 
dan mengintegrasikannya dengan pendekatan neo-spiritual sebagai respons terhadap 
tantangan pendidikan Islam di era digital. Selain itu, penelitian ini memperkaya khazanah 
kajian pendidikan Islam dengan menempatkan spiritualitas reflektif sebagai inti pembentukan 
karakter, bukan sekadar pelengkap pembelajaran. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat 
menjadi rujukan bagi pendidik dan lembaga pendidikan Islam dalam merancang pendekatan 
pedagogis yang lebih humanis, dialogis, dan berorientasi pada internalisasi nilai. Dengan 
demikian, penelitian ini berkontribusi dalam memperkuat relevansi pendidikan Islam sebagai 
sarana pembentukan manusia seutuhnya yang beriman, berakhlak mulia, dan berdaya adaptif. 

 
 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 206 

 

Limitation of Research 
Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diperhatikan. Pertama, 

penelitian menggunakan pendekatan library research sehingga temuan yang dihasilkan 
bersifat konseptual dan teoretis, belum didukung oleh data empiris lapangan. Kedua, kajian 
ini belum menguji secara langsung efektivitas model Tarbiyatul Islamiyah Neo-Spiritual 
dalam praktik pembelajaran di lembaga pendidikan Islam. Ketiga, keterbatasan sumber 
literatur kontekstual tentang neo-spiritualitas dalam pendidikan Islam di Indonesia dapat 
memengaruhi kedalaman analisis. Oleh karena itu, penelitian lanjutan berbasis studi empiris 
diperlukan untuk menguji implementasi dan dampak model ini secara lebih komprehensif. 

 
Declaration of Conflict of Interest 

Penulis menyatakan bahwa penelitian ini tidak memiliki konflik kepentingan, baik 
secara finansial maupun non-finansial. Seluruh proses penelitian dilakukan secara 
independen dan objektif tanpa adanya pengaruh dari pihak atau lembaga tertentu yang 
dapat memengaruhi hasil dan kesimpulan penelitian. 

 

Deklarasi Penggunaan AI  

Penulis menyatakan bahwa dalam proses penulisan artikel ini telah memanfaatkan 
kecerdasan buatan (Artificial Intelligence/AI) secara terbatas dan bertanggung jawab. 
Penggunaan AI dilakukan semata-mata sebagai alat bantu teknis untuk mendukung proses 
penyusunan bahasa akademik, perbaikan struktur kalimat, pengorganisasian paragraf, serta 
penyelarasan gaya penulisan dengan kaidah penulisan ilmiah. AI juga digunakan untuk 
membantu menyusun ulang argumentasi agar lebih sistematis dan koheren sesuai dengan 
masukan reviewer. 

Penulis menegaskan bahwa AI tidak digunakan untuk menghasilkan ide utama, 
merumuskan konsep teoretis, menentukan kerangka analisis, menafsirkan data, maupun 
menarik kesimpulan penelitian. Seluruh gagasan substantif, analisis konseptual, sintesis teori, 
interpretasi temuan, serta penentuan kebaharuan (novelty) penelitian sepenuhnya merupakan 
hasil pemikiran, pemahaman, dan tanggung jawab akademik penulis. Penulis juga 
memastikan bahwa seluruh sumber rujukan yang digunakan berasal dari literatur ilmiah yang 
sah dan diverifikasi secara mandiri. 

Penggunaan AI dalam artikel ini tidak menggantikan peran penulis sebagai subjek 
akademik, melainkan hanya berfungsi sebagai alat pendukung penulisan, dan seluruh isi 
artikel tetap memenuhi prinsip integritas akademik, orisinalitas, dan etika publikasi ilmiah. 
 

References 
 
Afifah, S. N., Rosowati, A., Laila, R., Nadziroh, F. N., & Amanatin, H. (2023). Pengaruh 

Pengenalan Huruf Abjad Melalui Kartu Huruf Terhadap Kemampuan Kognitif Anak 
Usia 4-5 Tahun Di Tk Tarbiyatul Islamiyah. IJIGAEd: Indonesian Journal of Islamic 
Golden Age Education, 3(2), 141–149. 

Alit, D. M., & Tejawati, N. L. P. (2023). Smart classroom: Digital learning generasi Z dan 
Alpha. Universitas, 1(2). 
https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/prospek/article/download/2754/1951 

Andriyani, I. N. (2018). Konsep spiritual leadership dalam pendidikan Islam. Al-Manar: Jurnal 
Komunikasi Dan Pendidikan Islam, 7(2), 153–164. 

Annas, A. N. (2017). Manajemen peserta didik berbasis kecerdasan spiritual pendidikan 
Islam. TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(2), 132–142. 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 207 

 

Anwar, S., Astutik, A. P., & Imtinan, F. H. (n.d.). An Analysis of Educational Values in the Book 
At-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Falasifatuha by Muhammad ‘Athiyah al-Abrasyi. Retrieved 
December 21, 2025, from 
https://ejournal.kopertais4.or.id/mataraman/index.php/allubab/article/download
/6199/3952 

Astuti, M., Herlina, H., Ibrahim, I., Juliansyah, J., Febriani, R., & Oktarina, N. (2023a). 
Pentingnya pendidikan Islam dalam membentuk karakter generasi muda. Faidatuna, 
4(3), 140–149. 

Astuti, M., Herlina, H., Ibrahim, I., Juliansyah, J., Febriani, R., & Oktarina, N. (2023b). 
Pentingnya pendidikan Islam dalam membentuk karakter generasi muda. Faidatuna, 
4(3), 140–149. 

Atsani, L. G. M. Z., & Nasri, U. (2023). Relevansi Konsep Pendidikan Islam TGKH. 
Muhammad Zainuddin Abdul Madjid di Era Kontemporer. Al-Munawwarah: Jurnal 
Pendidikan Islam, 15(1), 87–102. 

Dewi, P. K., & Mastoah, I. (2025). Utilization Of Technology In Education With Character 
In The Era Of Generation Z. Jurnal Pendidikan Islam, 11(1), 1–15. 

Fatimah, N. (2016). Pemikiran Hasan Langgulung tentang pendidikan keluarga Islam dan relevansinya 
pada masyarakat modern [PhD Thesis, Universitas Islam Negeri Maulana Malik 
Ibrahim]. http://etheses.uin-malang.ac.id/id/eprint/6123 

Fitriani, A., & Yanuarti, E. (2018). Upaya Guru Pendidikan Agama Islam Dalam 
Menumbuhkan Kecerdasan Spiritual Siswa. BELAJEA: Jurnal Pendidikan Islam, 3(2), 
173–202. 

Handayani, A. B., & MPAI, S. (2019). Pengembangan Kecerdasan Spiritual dalam Pendidikan 
Islam dengan Pendekatan Neurosains. Muaddib: Studi Kependidikan Dan Keislaman, 
1(2), 131–153. 

Husna, S., Hikmah, N., & Sari, H. P. (2024). Relevansi Filsafat Pendidikan Islam Dengan 
Tantangan Globalisasi Dalam Pembentukan Karakter Muslim. Hikmah: Jurnal Studi 
Pendidikan Agama Islam, 1(4), 08–20. 

Ihsan, B., Putri, T. N. C., & Sari, R. (2018). Analisis kesalahan penggunaan kata dalam 
karangan narasi siswa kelas V MI Tarbiyatul Islamiyah Bumirejo Kepohbaru 
Bojonegoro. PENTAS: Jurnal Ilmiah Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 4(2), 42–
49. 

Iqbal, M., & Chasanah, L. L. (N.D.). Konsep Insan Kamil Dalam Pendidikan Islam Menurut. 
Retrieved December 21, 2025, from 
https://repository.uinsaizu.ac.id/24323/1/Lutfi%20Latifatul%20Chasanah_Konse
p%20Insan%20Kamil%20Dalam%20Pendidikan%20Islam%20Menurut%20Muha
mmad%20Iqbal.pdf 

Jumala, N. (2019). Internalisasi Nilai-Nilai Spiritual Islami Dalam Kegiatan Pendidikan. Jurnal 
Serambi Ilmu, 20(1), 160–173. 

Karimah, U., Hakim, L., Zaini, A., Nizar, A., & Prasetiya, B. (2021). Penerapan Metode 
Bernyanyi dalam Pembelajaran Mufradat Bahasa Arab Pada Kelas IV di MI 
Tarbiyatul Islamiyah. Al-ATHFAL: Jurnal Pendidikan Anak, 2(1), 51–65. 

Mahanum, M. (2021). Tinjauan kepustakaan. ALACRITY: Journal of Education, 1–12. 
Manan, A. (2024). Peran Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter Generasi Milenial. 

SCHOLASTICA: Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan, 6(1), 33–45. 
Mansyur, M. (2024). Konsep Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Mohammad Natsir Tentang 

Modernisasi dan Relevansinya di Indonesia [PhD Thesis, Universitas Islam Sultan Agung 
Semarang]. http://repository.unissula.ac.id/id/eprint/37638 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 208 

 

Meliantina, R. (2022). Pendidikan Islam dalam Membentuk Insan Kamil (Studi Analisis Pemikiran 
Ahmad Tafsir) [PhD Thesis, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu]. 
http://repository.iainbengkulu.ac.id/id/eprint/8555 

Muis, M. A., Pratama, A., Sahara, I., Yuniarti, I., & Putri, S. A. (2024). Peran Pendidikan 
Agama Islam dalam Pembentukan Karakter Bangsa di Era Globalisasi. JIIP-Jurnal 
Ilmiah Ilmu Pendidikan, 7(7), 7172–7177. 

Mukhlisin, M. (2017). Pengaruh Gaya Kepemimpinan Kyai dan Disiplin Kerja terhadap Produktivitas 
Kerja Guru di Tarbiyatul Muallimin Wal Muallimat Al-Islamiyah (TMI) Pondok Pesantren 
Darunnajah Jakarta [PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta]. 
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/237/ 

Nafsaka, Z., Kambali, K., Sayudin, S., & Astuti, A. W. (2023). Dinamika pendidikan karakter 
dalam perspektif Ibnu Khaldun: Menjawab tantangan pendidikan Islam modern. 
Jurnal Impresi Indonesia, 2(9), 903–914. 

Ni’mah, Z. A. (2016). Formulasi Model Pengembangan Pendidikan Islam: Kajian Integrasi 
Madrasah, Sekolah Dan Perguruan Tinggi Dengan Pesantren. Didaktika Religia, 4(1), 
209–240. 

Nurrohmah, R. W. P. (2021). Learning Outcomes Improvement in Animal’s Life Cycle 
Material (Theme 6 Sub-theme 2) Through Card Sort Strategy Implementation toward 
Fourth Grade Students of MI Tarbiyatul Islamiyah Panjunan Sidoarjo. Indonesian 
Journal of Science Learning (IJSL), 2(1), 22–30. 

Nuryanti, N. (2021). Implementasi Pendidikan Karakter Melalui Model Pembelajaran Berbasis Sentra 
Al-Qur’an Di Raudhatul Athfal Istiqlal Jakarta [PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta]. 
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/460/ 

Paturahman, A. (2019). Psikoterapi Islam Dan Implikasinya Dalam Pendidikan Islam Perspektif Ibnu 
Qayyim Al-Jauziyyah [PhD Thesis, Universitas Muhammadiyah Surabaya]. 
https://repository.um-surabaya.ac.id/4709/ 

Pratama, D. A. N. (2019). Tantangan karakter di era revolusi industri 4.0 dalam membentuk 
kepribadian muslim. Al-Tanzim: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 3(1), 198–226. 

Pringgar, R. F., & Sujatmiko, B. (2020). Penelitian kepustakaan (library research) modul 
pembelajaran berbasis augmented reality pada pembelajaran siswa. IT-Edu: Jurnal 
Information Technology and Education, 5(01), 317–329. 

Rahman, M. (2020). Internalisasi Nilai Kesetaraan dalam Pendidikan Pesantren Mu’adalah (Studi 
multi situs di Tarbiyah Mu’allimin al-Islamiyah (TMI) al-Amien dan Dirasah al-Muallimin al-
Islamiyah (DMI) al-Hamidy Banyuanyar). 
https://repository.unisma.ac.id/handle/123456789/715 

Rosdiana, L. S., Wangi, R. G. A., Febyanti, R., & Firmansyah, F. H. (2022). Analisis pengaruh 
bimbingan karir terhadap siswa SMK: Studi kepustakaan. Qalam: Jurnal Ilmu 
Kependidikan, 11(1), 37–44. 

Rusdiana, A. (2021). Templat dan Model Penulisan Proposal Tesis (Materi Bimbingan Penyususan 
Proposal Tesis 2021). https://digilib.uinsgd.ac.id/46543/ 

Ruslandi, U., Qomariyah, S., & Sumitra, M. (2025). Peran metode pembelajaran diskusi dalam 
menciptakan keaktifan belajar siswa di MAS Tarbiyatul Islamiyah. Katalis Pendidikan: 
Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Matematika, 2(1), 79–90. 

Saefullah, A. S. (2024). Ragam penelitian kualitatif berbasis kepustakaan pada studi agama 
dan keberagamaan dalam islam. Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2(4), 195–
211. 

Salimah, A. S., Al-Kautsar, M. I., Aisya, M., & Al-Kautsar, M. A. (2023). Strategi pendidikan 
Islam anak usia dini (PIAUD) dalam mengembangkan kecerdasan spiritual. Bouseik: 
Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 1(1), 39–56. 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 209 

 

Salisah, S. K., Darmiyanti, A., & Arifudin, Y. F. (2024). Peran pendidikan agama Islam dalam 
membentuk karakter peserta didik di era digital tinjauan literatur. Al-Fikr: Jurnal 
Pendidikan Islam, 10(1), 36–42. 

Santoso, A. D., Mutti’ah, S., & Kusmawati, H. (2023a). Aplikasi Pembelajaran Pai 
(Pendidikan Agama Islam) Metode Ibl (Inquiry Based Learning) Berbasis Zone 
Activity Di Mts Tarbiyatul Islamiyah Lengkong Batangan. Journal of Student Research, 
1(1), 238–248. 

Santoso, A. D., Mutti’ah, S., & Kusmawati, H. (2023b). Aplikasi Pembelajaran Pai 
(Pendidikan Agama Islam) Metode Ibl (Inquiry Based Learning) Berbasis Zone 
Activity Di Mts Tarbiyatul Islamiyah Lengkong Batangan. Journal of Student Research, 
1(1), 238–248. 

Shunhaji, A., Sarnoto, A. Z., & Taufikurrahman, I. (2019). Implementasi Kebijakan Kartu 
Jakarta Pintar (KJP) dan Bantuan Operasional Sekolah (BOS) di MI Tarbiyatul 
Islamiyah Jakarta Selatan. Alim, 1(2), 251–276. 

Sumedi, S. (2012). Tahap-tahap pendidikan karakter dalam pemikiran Ki Ageng 
Suryomentaram dan relevansinya dengan pendidikan akhlak Islam. Jurnal Pendidikan 
Islam, 1(2), 183–201. 

Supriaji, U. (2019). Konsep Pendidikan Spiritual. Cakrawala: Jurnal Kajian Studi Manajemen 
Pendidikan Islam Dan Studi Sosial, 3(1), 16–46. 

Suryani, A., & Mazani, T. (2024). Esensi dan Tujuan Pendidikan dalam Islam: Pendekatan 
Ta’lim, Tarbiyah, dan Ta’dib dalam Membentuk Insan Kamil. Journal of Scientific Studies 
and Multidisciplinary Research, 1(3), 104–114. 

Taufikurrahman, I. (2018). Implementasi Kebijakan Kartu Jakarta Pintar (KJP) dan Bantuan 
Operasional Sekolah (BOS) Di MI Tarbiyatul Islamiyah Jakarta Selatan [PhD Thesis, 
Institut PTIQ Jakarta]. https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/224/ 

Ulfa, F. (2017). Implikasi Konsep Insan kamil Ibnu Arabi terhadap Pembentukan Karakter Pendidikan 
Islam Modern [PhD Thesis, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim]. 
http://etheses.uin-malang.ac.id/id/eprint/9976 

Umroatin, Y., Susiani, I. W., & Litehua, A. (2022). Implementasi Kepemimpinan 
Transformasional Dan Berbasis Nilai Dalam Pengembangan Mutu Di Era Digital 
5.0. Advances in Humanities and Contemporary Studies, 3(2), 157–167. 

Zulfa, U. (2025). Parenting Islam Di Era Digital: Kajian Konseptual Model Pengasuhan 
Tawazun-Maslahah. Jurnal Warna, 9(2), 76–96. 

 


