INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 1, Nomor 2, 2025: 229-247
https:/ /internationaljournal-isssh.com/index.php/inklusif/index

e-ISSN XXXX-XXXX
P-ISSN XXXX-XXXX

INRULUSIF
JURNAL PENDIDIKAN ISLAM

https://internationaljournal-isssh.com/index.php/inklusif

Peran Tarbiyah Ruhiyah (Pendidikan Spiritual) dalam Membangun
Karakter dan Kesehatan Mental Mahasiswa

Riska Rembulan Siregar
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Kota Padangsidimpuan

riskarembulan8@gmail.com

Keywords Abstract

In the global context of higher education, the growing crisis of student
Tarbiyah Ruhiyah, character development and mental health has become a major concern
Student Character, across countries. Educational approaches that predominantly emphasize
Mental Health cognitive achievement and technical competence are increasingly viewed

as insufficient in addressing students’ moral formation and psychological
well-being in a holistic manner. While existing international studies have
examined character education and psychological interventions, research
that systematically integrates Islamic spiritual education particularly the
concept of tarbiyah ruhiyah into the global discourse on character
development and mental health remains limited. This study aims to analyze
the role of tarbiyah ruhiyah as an Islamic spiritual education approach in
fostering student character and promoting mental health in higher
education. Employing a qualitative library research method, this study
examines classical and contemporaty literature in Islamic education,
character education, and educational psychology. The findings indicate that
tarbiyah ruhiyah plays a significant role in internalizing universal moral
values such as honesty, responsibility, discipline, empathy, and integrity,
while simultaneously enhancing psychological resilience in managing stress,
anxiety, and academic pressure. These findings underscore that the
integration of reflective and contextual spiritual education can serve as an
effective strategy for achieving a balanced development of intellectual
competence, moral maturity, and mental well-being among university
students. Theoretically, this study enriches the global discourse on
character education by offering an Islamic educational perspective, while
practically providing a conceptual framework for the development of
holistic and sustainable higher education models.

Tarbiyah  Ruhiyah, | Dalam konteks global pendidikan tinggi, isu krisis karakter dan
Karakter Mahasiswa, | meningkatnya problem kesehatan mental mahasiswa menjadi perhatian
Kesehatan Mental serius di berbagai negara. Dominasi pendekatan pendidikan yang
berorientasi pada capaian kognitif dan kompetensi teknis dinilai belum

@ ®© INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 229

BY SA


mailto:riskarembulan8@gmail.com

mampu menjawab tantangan pembentukan karakter moral serta
kesejahteraan psikologis mahasiswa secara holistik. Berbagai penelitian
internasional telah membahas peran pendidikan karakter dan intervensi
psikologis, namun kajian yang secara komprehensif mengintegrasikan
dimensi spiritual Islam khususnya konsep tarbiyah ruhiyah dalam diskursus
global pendidikan karakter dan kesehatan mental masih relatif terbatas.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran tarbiyah ruhiyah sebagai
pendekatan pendidikan spiritual Islam dalam membangun karakter dan
menjaga kesehatan mental mahasiswa di perguruan tinggi. Penelitian ini
menggunakan metode library research dengan pendekatan kualitatif-
analitis terhadap literatur klasik dan kontemporer dalam bidang pendidikan
Islam, pendidikan karakter, dan psikologi pendidikan. Hasil kajian
menunjukkan bahwa tarbiyah ruhiyah berkontribusi signifikan dalam
internalisasi nilai-nilai universal seperti kejujuran, tanggung jawab, disiplin,
empati, dan integritas, sekaligus berperan sebagai sumber ketahanan
psikologis dalam menghadapi stres, kecemasan, dan tekanan akademik.
Temuan ini menegaskan bahwa integrasi pendidikan spiritual yang reflektif
dan kontekstual dapat menjadi strategi efektif dalam membangun
keseimbangan antara kecerdasan intelektual, kematangan moral, dan
kesehatan mental mahasiswa. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya
diskursus global pendidikan karakter dengan perspektif pendidikan Islam,
sementara secara praktis menawarkan kerangka konseptual bagi
pengembangan model pendidikan tinggi yang holistik dan berkelanjutan.

Article Info
Submit: 25/12/2025 I Accepted: 28/12/2025 | Publish: 30/12/2025
Corresponding Author: Riska Rembulan Siregar

riskarembulan8@gmail.com

Introduction

Perkembangan kehidupan mahasiswa pada era modern ditandai oleh dinamika
akademik, sosial, dan psikologis yang semakin kompleks (Maulita et al., 2025). Mahasiswa
tidak hanya dituntut untuk mencapai prestasi akademik, tetapi juga dihadapkan pada tekanan
psikologis, tuntutan sosial, serta krisis makna yang kerap muncul dalam proses pencarian jati
diri. Fenomena meningkatnya stres, kecemasan, kelelahan mental, dan gangguan kesehatan
psikologis di kalangan mahasiswa menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan tinggi tidak
cukup diukur dari capaian intelektual semata (KKhotijah, 2024). Dalam konteks ini, pendidikan
tinggi perlu memberi perhatian serius pada pembentukan karakter dan kesehatan mental
mahasiswa secara holistik, termasuk melalui penguatan dimensi spiritual.

Tarbiyah ruhiyah atau pendidikan spiritual merupakan salah satu pendekatan
fundamental dalam tradisi pendidikan Islam yang berorientasi pada pembinaan ruh, qalb, dan
kesadaran transendental manusia. Tarbiyah ruhiyah tidak hanya bertujuan membentuk
kesalehan ritual, tetapi juga menumbuhkan ketenangan batin, keteguhan moral, dan
keseimbangan psikologis. Dalam kehidupan mahasiswa yang sarat dengan kompetisi dan
tekanan, tarbiyah ruhiyah memiliki peran strategis sebagai sumber kekuatan internal yang
membantu individu menghadapi tantangan hidup dengan sikap lebih sabar, optimis, dan
bertanggung jawab (Rayhan, 2023). Pendidikan spiritual menjadi ruang refleksi yang
memungkinkan mahasiswa memahami diri, tujuan hidup, dan relasinya dengan Tuhan serta
sesama.

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 230


mailto:riskarembulan8@gmail.com

Karakter mahasiswa terbentuk melalui proses internalisasi nilai yang berkelanjutan,
bukan hanya melalui transfer pengetahuan normatif. Tarbiyah ruhiyah menekankan
pentingnya penghayatan nilai-nilai keimanan, keikhlasan, amanah, dan kejujuran sebagai
fondasi pembentukan karakter. Mahasiswa yang memiliki kedalaman spiritual cenderung
menunjukkan perilaku etis, empati sosial, dan kontrol diri yang lebih baik (Musthofa, 2019).
Nilai-nilai tersebut menjadi penopang penting dalam membangun integritas akademik dan
tanggung jawab sosial mahasiswa di lingkungan kampus maupun masyarakat luas.

Selain berperan dalam pembentukan karakter, tarbiyah ruhiyah juga memiliki
keterkaitan yang erat dengan kesehatan mental mahasiswa. Pendekatan spiritual dalam
pendidikan memberikan ruang bagi mahasiswa untuk mengelola emosi, mengatasi
kecemasan, dan menemukan makna di balik pengalaman hidup yang sulit. Praktik-praktik
spiritual seperti refleksi diri, dzikir, doa, dan tadabbur nilai-nilai keagamaan terbukti mampu
menumbuhkan ketenangan batin dan resiliensi psikologis (Burhanuddin, 2025). Dalam
konteks ini, kesehatan mental tidak hanya dipahami sebagai ketiadaan gangguan psikologis,
tetapi sebagai kondisi kesejahteraan batin yang ditandai oleh rasa damai, harapan, dan
kemampuan menghadapi tekanan secara adaptif.

Realitas pendidikan tinggi saat ini menunjukkan bahwa pendekatan pembelajaran
masih cenderung berorientasi pada aspek kognitif dan keterampilan teknis. Dimensi spiritual
sering kali ditempatkan sebagai pelengkap, bukan sebagai bagian integral dari sistem
pendidikan. Akibatnya, mahasiswa berpotensi mengalami keterasingan batin dan kekosongan
makna, meskipun secara akademik tampak berhasil (Fauziah et al, 2024). Kondisi ini
menegaskan pentingnya integrasi tarbiyah ruhiyah dalam pendidikan tinggi sebagai upaya
menyeimbangkan pengembangan intelektual, emosional, dan spiritual mahasiswa.

Tarbiyah ruhiyah juga berperan dalam membangun kesadaran etis dan tanggung
jawab sosial mahasiswa. Spiritualitas yang matang mendorong mahasiswa untuk memandang
ilmu sebagai amanah dan sarana pengabdian, bukan sekadar alat untuk meraih kepentingan
pribadi. Dengan demikian, pendidikan spiritual berkontribusi dalam membentuk karakter
mahasiswa yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berkepribadian luhur dan peduli terhadap
realitas sosial (Mulyani & Rohayah, 2024a). Dalam konteks masyarakat yang menghadapi
berbagai krisis moral dan kemanusiaan, peran mahasiswa sebagai agen perubahan sangat
bergantung pada kualitas karakter dan kesehatan mental yang mereka miliki.

Tarbiyah ruhiyah membantu mahasiswa mengembangkan daya tahan terhadap
berbagai pengaruh negatif, seperti hedonisme, individualisme, dan tekanan sosial yang
berlebihan. Spiritualitas yang kuat menjadi benteng internal yang mengarahkan mahasiswa
pada pilihan hidup yang lebih bijaksana dan bermakna. Mahasiswa dengan keseimbangan
spiritual dan mental yang baik cenderung lebih mampu mengelola konflik, menerima
kegagalan, dan menjaga kesehatan relasi sosial (Walid, 2011). Hal ini menunjukkan bahwa
tarbiyah ruhiyah memiliki kontribusi signifikan dalam menciptakan lingkungan akademik
yang schat dan kondusif.

Dalam beberapa dekade terakhir, pendidikan tinggi di berbagai belahan dunia
menghadapi tantangan serius terkait krisis karakter dan meningkatnya persoalan kesehatan
mental mahasiswa. Berbagai laporan internasional menunjukkan bahwa tekanan akademik,
kompetisi global, dan orientasi pendidikan yang menitikberatkan capaian kognitif telah
berkontribusi pada meningkatnya stres, kecemasan, kelelahan emosional, serta degradasi nilai
moral di kalangan mahasiswa (Arthur, 2019; OECD, 2021). Kondisi ini menimbulkan
kesadaran global bahwa keberhasilan pendidikan tinggi tidak cukup diukur dari prestasi
akademik dan keterampilan teknis semata, tetapi juga dari kemampuan institusi pendidikan
dalam membentuk karakter dan menjaga kesejahteraan psikologis peserta didik secara
holistik.

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 231



Sejalan dengan isu tersebut, riset internasional tentang pendidikan karakter dan
kesehatan mental mahasiswa berkembang pesat. Sejumlah studi menekankan pentingnya
pendidikan nilai, well-being education, serta pendekatan sosial-emosional sebagai respons
terthadap krisis moral dan psikologis mahasiswa (Lapsley & Narvaez, 2020; Ryff, 2018).
Namun, sebagian besar kajian tersebut masih berangkat dari paradigma psikologi Barat yang
cenderung menempatkan spiritualitas sebagai aspek personal dan privat, bukan sebagai
komponen integral dalam sistem pendidikan. Akibatnya, dimensi spiritual sering kali
diperlakukan secara marginal dan belum terintegrasi secara sistematis dalam kerangka
pendidikan karakter dan kesehatan mental mahasiswa.

Di sisi lain, penelitian tentang spiritualitas dalam pendidikan tinggi umumnya
berfokus pada praktik mindfulness, well-being spiritual, atau pendekatan non-religius yang
bersifat universal (Koenig, 2018). Meskipun memberikan kontribusi penting, kajian-kajian
tersebut belum banyak mengakomodasi perspektif pendidikan berbasis tradisi keagamaan
tertentu, khususnya pendidikan Islam, yang memiliki kerangka konseptual komprehensif
mengenai pembinaan ruhani, moral, dan psikologis. Dengan demikian, terdapat kesenjangan
penelitian (research gap) dalam literatur global terkait integrasi pendidikan spiritual Islam
terutama konsep farbiyah rubiyah dalam diskursus pendidikan karakter dan kesehatan mental
mahasiswa di pendidikan tinggi.

Tarbiyah rubiyah merupakan konsep fundamental dalam pendidikan Islam yang
berorientasi pada pembinaan ruh, qalb, dan kesadaran transendental sebagai dasar
pembentukan karakter dan keseimbangan batin. Berbeda dengan pendekatan pendidikan
karakter yang bersifat normatif atau behavioristik, zarbiyah rubiyah menekankan proses
internalisasi nilai melalui penyucian jiwa (fagkéyatun nafs), penguatan kesadaran moral, dan
pemaknaan hidup yang bersumber dari relasi manusia dengan Tuhan (Al-Ghazali, 2019;
Susanti, 2016). Namun demikian, dalam konteks pendidikan tinggi modern, khususnya di
negara berkembang, konsep ini sering kali belum dikaji secara mendalam sebagai kerangka
teoretis yang relevan untuk menjawab tantangan global pendidikan karakter dan kesehatan
mental mahasiswa.

Dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia, isu ini menjadi semakin relevan.
Perguruan tinggi Islam tidak hanya dituntut menghasilkan lulusan yang unggul secara
akademik dan kompetitif secara global, tetapi juga memiliki tanggung jawab moral untuk
membentuk karakter dan kesehatan mental mahasiswa secara seimbang. Realitas
menunjukkan bahwa institusi pendidikan Islam pun tidak terlepas dari problem stres
akademik, krisis makna, dan degradasi nilai etis di kalangan mahasiswa (Fauziah et al., 2024;
Maulita et al., 2025). Hal ini menunjukkan bahwa keberadaan institusi berbasis agama tidak
secara otomatis menjamin terintegrasinya pendidikan spiritual dalam praktik pendidikan
tinggi.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran
tarbiyah rubiyah sebagai pendekatan pendidikan spiritual Islam dalam membangun karakter
dan menjaga kesehatan mental mahasiswa di perguruan tinggi. Secara teoretis, penelitian ini
berkontribusi dalam memperkaya diskursus global pendidikan karakter dengan
menghadirkan perspektif pendidikan Islam yang berbasis spiritualitas. Secara praktis, kajian
ini diharapkan memberikan kerangka konseptual bagi pengembangan model pendidikan
tinggi yang lebih holistik, integratif, dan berkelanjutan, khususnya dalam menjawab tantangan
moral dan psikologis mahasiswa di era global.

Literature Review
Pendidikan Karakter dalam Perspektif Teori Pendidikan Global. Dalam diskursus
pendidikan modern, pendidikan karakter dipahami sebagai proses sistematis untuk

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 232



membentuk nilai moral, sikap etis, dan perilaku prososial peserta didik melalui pengalaman
belajar yang berkelanjutan. Lickona (1991) melalui Character Education Theory menegaskan
bahwa pendidikan karakter mencakup tiga dimensi utama, yaitu mworal knowing, moral feeling,
dan moral action. Ketiga dimensi ini menekankan bahwa pembentukan karakter tidak cukup
melalui pengetahuan normatif tentang nilai, tetapi harus melibatkan penghayatan emosional
dan pembiasaan perilaku. Perspektif ini relevan dengan pendidikan tinggi, di mana mahasiswa
berada pada fase perkembangan moral yang membutuhkan pendekatan reflektif dan
kontekstual agar nilai-nilai etis dapat terinternalisasi secara autentik.

Sejalan dengan itu, Moral Development Theory yang dikemukakan oleh Kohlberg (1984)
memandang perkembangan moral sebagai proses bertahap yang dipengaruhi oleh
kemampuan kognitif dan pengalaman sosial individu. Pada tahap perkembangan moral
pascakonvensional, individu mulai mempertimbangkan prinsip etis universal dalam
pengambilan keputusan. Dalam konteks pendidikan tinggi, teori ini menegaskan pentingnya
lingkungan belajar yang mendorong dialog moral, refleksi kritis, dan kesadaran etis. Namun
demikian, kritik terhadap Kohlberg menunjukkan bahwa pendekatan kognitif semata belum
sepenuhnya mampu menjelaskan dimensi afektif dan spiritual dalam perkembangan moral,
sehingga diperlukan pendekatan yang lebih holistik.

Konsep Values Education yang dikembangkan oleh Halstead dan Taylor (2000)
memperluas kerangka pendidikan karakter dengan menekankan pentingnya internalisasi nilai
melalui budaya institusi dan relasi pendidik-peserta didik. Pendidikan nilai tidak dipahami
sebagai indoktrinasi, melainkan sebagai proses dialogis yang memungkinkan peserta didik
mengembangkan komitmen moral secara sadar. Pendekatan ini membuka ruang bagi
integrasi nilai-nilai spiritual dan kultural dalam pendidikan karakter, selama nilai tersebut
dihadirkan secara reflektif dan kontekstual. Dalam kerangka ini, pendidikan Islam memiliki
potensi kontribusi yang signifikan karena menawarkan sistem nilai yang terintegrasi antara
dimensi moral, spiritual, dan sosial.

Pendidikan Islam Kontemporer dan Pendekatan Holistik. Dalam kajian pendidikan
Islam kontemporer, Islamic pedagogy dipahami sebagai pendekatan pendidikan yang
menempatkan peserta didik sebagai subjek pembelajaran yang utuh, mencakup aspek
intelektual, emosional, moral, dan spiritual. Pendekatan ini tidak memisahkan antara ilmu dan
nilai, tetapi memandang pendidikan sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya (zzsan
kamil) melalui integrasi pengetahuan dan pembinaan karakter (Al-Ghazali, 2019). Berbeda
dengan pendekatan teologis normatif, Islamic pedagogy kontemporer berupaya
mengontekstualisasikan nilai-nilai Islam dalam praktik pendidikan modern yang dialogis dan
reflektif.

Konsep holistic education dalam pendidikan modern memiliki irisan yang kuat dengan
prinsip pendidikan Islam. Pendidikan holistik menekankan keseimbangan antara
perkembangan kognitif, afektif, sosial, dan spiritual peserta didik (Miller, 2007). Dalam
konteks ini, spiritualitas dipahami sebagai sumber makna dan kesadaran diri, bukan sekadar
praktik ritual. Perspektif ini relevan dengan konsep tarbiyah rubiyah, yang menekankan
pembinaan kesadaran batin dan integritas moral sebagai fondasi karakter dan kesehatan
mental mahasiswa. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat diposisikan sebagai bagian dari
wacana global pendidikan holistik, bukan sebagai pendekatan yang terpisah atau eksklusif.

Selain itu, Transformative 1earning Theory yang dikemukakan oleh Mezirow (1997)
menekankan bahwa pendidikan sejati terjadi ketika peserta didik mengalami perubahan cara
pandang melalui refleksi kritis terhadap pengalaman hidup. Transformasi ini mencakup
dimensi kognitif, emosional, dan eksistensial. Dalam konteks pendidikan spiritual Islam,
tarbiyah rubiyah dapat dipahami sebagai proses pembelajaran transformatif yang mendorong
mahasiswa merefleksikan makna hidup, nilai moral, dan tanggung jawab sosialnya.

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 233



Pendekatan ini memperkuat argumen bahwa pendidikan spiritual tidak bersifat dogmatis,
melainkan transformatif dan emansipatoris.

Integrasi Pendidikan Islam dan Pendidikan Global. Integrasi pendidikan Islam
dengan pendidikan global dapat dipahami melalui Integrated Curriculum Theory, yang
menckankan pentingnya keterpaduan antara nilai, pengetahuan, dan keterampilan dalam
kurikulum pendidikan (Drake & Reid, 2018). Kurikulum terintegrasi tidak memisahkan
pendidikan akademik dari pembinaan karakter, tetapi memandang keduanya sebagai satu
kesatuan yang saling menguatkan. Dalam kerangka ini, farbiyah rubiyah dapat berfungsi sebagai
landasan nilai yang menjiwai proses pembelajaran tanpa mengorbankan standar akademik
dan rasionalitas ilmiah.

Pendekatan Humanistic Edncation juga memberikan pijakan teoritis penting dalam
integrasi ini. Pendidikan humanistik menempatkan manusia sebagai pusat proses pendidikan,
dengan menekankan pengembangan potensi diri, empati, dan kesejahteraan psikologis
(Rogers, 1983). Perspektif ini sejalan dengan tujuan pendidikan Islam yang menekankan
penghargaan terhadap martabat manusia dan keseimbangan batin. Dengan mengaitkan
tarbiyah rubiyah dengan pendidikan humanistik, pendidikan Islam dapat dipahami sebagai
pendekatan yang relevan secara global dalam menjawab isu kesehatan mental dan krisis
karakter mahasiswa.

Berdasarkan kerangka teoritis tersebut, farbiyah rubiyah tidak hanya dapat dipahami
sebagai konsep teologis, tetapi sebagai pendekatan pendidikan yang memiliki koherensi
dengan teori pendidikan modern dan global. Integrasi antara nilai-nilai Islam dan teori
pendidikan internasional memungkinkan pendidikan spiritual Islam berkontribusi secara
akademik dalam diskursus global mengenai pendidikan karakter dan kesehatan mental
mahasiswa, sekaligus memperkuat legitimasi ilmiahnya dalam konteks pendidikan tinggi
kontemporer.

Method

Penelitian ini menggunakan desain penelitian kualitatif berbasis kepustakaan
(qualitative library research) dengan pendekatan analisis konseptual (conceptual analysis). Pemilihan
desain ini didasarkan pada tujuan penelitian yang berfokus pada pengembangan dan
penguatan kerangka teoretis mengenai farbiyah rubiyah sebagai pendekatan pendidikan
spiritual dalam membangun karakter dan kesehatan mental mahasiswa. Mengingat penelitian
ini tidak mengandalkan data lapangan empiris, pendekatan konseptual dipandang paling
relevan dan sesuai dengan karakter artikel akademik yang berorientasi pada pengayaan
diskursus teoretis dalam pendidikan Islam dan pendidikan tinggi global (Sari & Asmendsri,
2020; Haryono et al., 2024).

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data
primer diperoleh dari karya-karya klasik dan kontemporer tokoh pendidikan Islam yang
secara eksplisit membahas konsep zarbiyah rubiyah, tazkiyatun nafs, pembentukan akhlak, dan
tujuan pendidikan Islam, seperti pemikiran Al-Ghazali dan kajian pendidikan spiritual Islam
mutakhir. Data sekunder meliputi artikel jurnal internasional dan nasional bereputasi, buku
akademik, serta hasil penelitian terdahulu yang mengkaji pendidikan karakter, spiritualitas
dalam pendidikan tinggi, dan kesehatan mental mahasiswa dari perspektif pendidikan dan
psikologi (Pringgar & Sujatmiko, 2020; Fauziah et al., 2024). Pemilihan sumber dilakukan
secara selektif dengan mempertimbangkan relevansi tematik, kredibilitas akademik, serta
keterkinian publikasi guna memastikan kekuatan argumentasi teoretis yang dibangun.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis
pada basis data jurnal ilmiah dan repositori akademik. Proses ini diawali dengan penentuan
kata kunci seperti Zarbiyah rubiyah, spiritual education, student character, dan mental health in

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 234



higher education, yang kemudian diseleksi berdasarkan kesesuaian dengan fokus penelitian.
Setiap sumber yang terpilih dikaji secara kritis untuk mengidentifikasi konsep utama, asumsi
teoretis, serta temuan penting yang relevan dengan peran pendidikan spiritual dalam
pembentukan karakter dan kesehatan mental mahasiswa (Haryono et al., 2024).

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis tematik
(thematic analysis). Analisis isi digunakan untuk menafsirkan makna, nilai, dan gagasan yang
terkandung dalam teks literatur, khususnya terkait konsep zarbiyah rubiyah dan implikasinya
dalam pendidikan tinggi. Sementara itu, analisis tematik dilakukan dengan mengelompokkan
tema-tema utama yang muncul, seperti internalisasi nilai moral, ketahanan psikologis,
kesehatan mental, serta integrasi pendidikan spiritual dalam sistem pendidikan tinggi. Melalui
proses ini, peneliti menyusun sintesis konseptual yang sistematis untuk menjelaskan
hubungan antara pendidikan spiritual, pembentukan karakter, dan kesehatan mental
mahasiswa (Sari, 2021).

Untuk menjamin validitas dan keabsahan temuan konseptual, penelitian ini
menerapkan strategi triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai perspektif dari
literatur klasik, kontemporer, serta kajian lintas disiplin antara pendidikan Islam dan psikologi
pendidikan. Selain itu, validitas teoretis diperkuat melalui proses peer review konseptual, yaitu
dengan merujuk pada literatur akademik yang telah teruji dan diakui secara luas dalam bidang
pendidikan dan kesehatan mental (Sari & Asmendri, 2020). Pendekatan ini memungkinkan
peneliti meminimalkan bias interpretatif serta memastikan bahwa argumentasi yang dibangun
memiliki konsistensi dan relevansi akademik.

Dengan menggunakan desain gualitative library research berbasis analisis konseptual,
penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis yang kuat dalam
pengembangan wacana pendidikan spiritual Islam dalam konteks pendidikan tinggi global.
Metode ini tidak hanya memungkinkan pendalaman konsep Zarbiyah rubiyah secara sistematis,
tetapl juga membuka ruang dialog akademik antara perspektif pendidikan Islam dan
diskursus internasional mengenai pendidikan karakter dan kesehatan mental mahasiswa.

Result and Analysis
Pendidikan Islam dan Internaliasi Nilai Moral

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam proses internalisasi nilai moral
karena tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga pembinaan kesadaran etis dan
spiritual peserta didik. Internaliasi nilai dalam pendidikan Islam berlangsung melalui proses
reflektif yang mengintegrasikan pengetahuan, penghayatan, dan praktik moral dalam
kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini sejalan dengan teori pendidikan karakter yang
menekankan keterpaduan antara moral knowing, moral feeling, dan moral action dalam
pembentukan karakter (Lickona, 1991). Selain itu, pendidikan Islam mendorong
perkembangan moral berbasis kesadaran internal, bukan sekadar kepatuhan eksternal,
sehingga nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan empati terinternalisasi secara
berkelanjutan (Kohlberg, 1984; Halstead, 2000).

Konsep dan landasan farbiyah rubiyah dalam pendidikan Islam merupakan fondasi
penting dalam upaya membentuk manusia yang utuh dan seimbang antara dimensi jasmani,
akal, dan ruhani. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam sejak awal tidak pernah
dimaksudkan hanya sebagai proses transfer pengetahuan keagamaan, melainkan sebagai
proses pembinaan ruh dan akhlak yang berkelanjutan. Tarbiyah rubiyah dipahami sebagai
upaya sistematis untuk menumbuhkan kesadaran spiritual, kedekatan kepada Allah, serta
kematangan batin yang tercermin dalam perilaku dan karakter peserta didik (Alfarisi, 2025).
Dalam konteks ini, pendidikan Islam memiliki orientasi transendental yang membedakannya

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 235



dari paradigma pendidikan sekuler yang cenderung menitikberatkan aspek kognitif dan
pragmatis.

Secara konseptual, zarbiyah rubiyah berakar pada tujuan utama pendidikan Islam, yaitu
pembentukan insan kamil. Insan kamil tidak hanya diukur dari kecerdasan intelektual, tetapi
juga dari kejernihan hati, kekuatan iman, dan kemuliaan akhlak. Hasil analisis menunjukkan
bahwa ruh dalam perspektif Islam merupakan pusat kesadaran moral dan spiritual manusia.
Oleh karena itu, pendidikan yang mengabaikan dimensi ruhiyah berpotensi melahirkan
individu yang cerdas secara intelektual, tetapi rapuh secara moral dan emosional (Quran,
n.d.). Tarbiyah rubiyah hadir untuk menyeimbangkan pengembangan akal dengan penyucian
jiwa (fagkiyatun nafs), sehingga pendidikan benar-benar berfungsi membentuk kepribadian
yang paripurna.

Landasan teologis farbiyah rubiyah sangat kuat dalam ajaran Islam. Al-Qur’an dan hadis
secara konsisten menegaskan pentingnya penyucian jiwa sebagai inti keberhasilan pendidikan
dan kehidupan manusia. Hasil kajian menunjukkan bahwa konsep #azkzyah, ihsan, dan tagarrub
tlallah merupakan pilar utama pendidikan spiritual dalam Islam. Pendidikan tidak hanya
diarahkan pada pemahaman hukum-hukum agama, tetapi juga pada penghayatan nilai
keimanan dan keikhlasan dalam beramal (Samsuddin et al., 2020). Dengan demikian, zarbiyah
rubiyah berfungsi sebagai proses internalisasi nilai yang mendorong peserta didik untuk
menjadikan ajaran Islam sebagai pedoman hidup, bukan sekadar pengetahuan normatif.

Dalam perspektif pemikiran pendidikan Islam klasik, farbiyah rubiyah menempati
posisi sentral. Tokoh-tokoh seperti Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan pendidikan adalah
membersihkan hati dari sifat-sifat tercela dan menanamkan akhlak mulia. Hasil analisis
menunjukkan bahwa Al-Ghazali memandang ilmu tanpa pembinaan ruh sebagai potensi
bahaya, karena dapat melahirkan kesombongan dan penyimpangan moral. Pandangan ini
relevan dengan kondisi pendidikan modern yang sering kali menghasilkan individu
berpengetahuan tinggi, tetapi mengalami krisis etika dan makna hidup (Maya, 2025). Tarbiyah
rubiyah dalam konteks ini berfungsi sebagai pengendali internal yang membimbing
penggunaan ilmu secara bertanggung jawab.

Landasan filosofis zarbiyah rubiyah juga bertumpu pada pandangan Islam tentang
hakikat manusia sebagai makhluk multidimensional. Manusia tidak hanya terdiri dari tubuh
dan akal, tetapi juga ruh yang membutuhkan asupan nilai spiritual. Hasil kajian menunjukkan
bahwa pendidikan Islam memandang manusia sebagai subjek moral yang memiliki potensi
baik dan buruk. Tarbiyah rubiyah bertujuan menguatkan potensi kebaikan melalui pembiasaan
nilai-nilai keimanan, kesabaran, syukur, dan tawakal (Haq, 2025). Dengan pendekatan ini,
pendidikan tidak hanya membentuk kecakapan akademik, tetapi juga membangun ketahanan
batin dalam menghadapi dinamika kehidupan.

Dalam konteks pendidikan tinggi, zarbiyah rubiyah menjadi semakin relevan karena
mahasiswa berada pada fase perkembangan psikologis dan eksistensial yang krusial. Hasil
analisis menunjukkan bahwa mahasiswa sering menghadapi krisis identitas, tekanan
akademik, dan kecemasan terhadap masa depan. Pendidikan Islam yang hanya menekankan
aspek kognitif tidak cukup untuk menjawab kebutuhan tersebut. Tarbiyah rubiyah memberikan
ruang refleksi dan pemaknaan hidup yang membantu mahasiswa memahami tujuan
keberadaan dirinya sebagai hamba dan khalifah (Barowi, 2016). Kesadaran ini menjadi
landasan kuat dalam pembentukan karakter dan kesehatan mental mahasiswa.

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa farbiyah rubiyah memiliki implikasi langsung
tethadap pembentukan sikap dan perilaku. Pendidikan spiritual yang efektif mendorong
mahasiswa untuk mengembangkan kontrol diri, empati sosial, dan tanggung jawab moral.
Nilai-nilai ruhiyah seperti keikhlasan dan kesabaran tidak hanya berdampak pada hubungan
individu dengan Tuhan, tetapi juga tercermin dalam relasi sosial dan etika akademik

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 236



(Mukarromah, 2024). Dalam konteks ini, farbiyah rubiyah berperan sebagai fondasi
pembentukan karakter yang autentik, bukan sekadar kepatuhan formal terhadap aturan.

Hasil analisis juga menunjukkan adanya tantangan dalam implementasi Zarbiyah rubiyah
dalam pendidikan Islam kontemporer. Salah satu tantangan utama adalah reduksi makna
pendidikan spiritual menjadi aktivitas ritual semata tanpa pendalaman makna. Ketika Zarbiyah
rubiyah dipersempit pada kegiatan seremonial, potensi transformatifnya menjadi berkurang
(Hastutie & Sabda, 2024). Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu mengembangkan
pendekatan farbiyah rubiyah yang reflektif, kontekstual, dan berkelanjutan agar benar-benar
menyentuh dimensi batin peserta didik.

Hasil dan analisis ini menegaskan bahwa konsep dan landasan tarbiyah rubiyah
merupakan inti dari pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan manusia
seutuhnya. Tarbiyah rubiyah tidak dapat dipisahkan dari tujuan pendidikan Islam karena
menjadi fondasi bagi pembentukan karakter, kesadaran moral, dan keseimbangan batin.
Dalam konteks pendidikan modern yang sarat tekanan dan krisis makna, penguatan farbiyah
rubiyah menjadi kebutuhan mendesak agar pendidikan Islam mampu melahirkan generasi
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan mental.

Pendidikan Karakter dalam Perspektif Global

Pendidikan karakter dalam perspektif global dipahami sebagai upaya sistematis untuk
membentuk nilai moral, integritas, dan tanggung jawab sosial peserta didik di tengah
kompleksitas masyarakat modern. Berbagai kajian internasional menegaskan bahwa
pendidikan karakter tidak cukup disampaikan melalui pengajaran normatif, tetapi harus
diintegrasikan dalam budaya institusi dan pengalaman belajar yang reflektif (Lickona, 1991).
Teori perkembangan moral menekankan bahwa individu membangun kesadaran etis melalui
interaksi sosial dan refleksi kritis terhadap nilai universal seperti keadilan dan empati
(Kohlberg, 1984). Dalam konteks global, pendidikan karakter juga berfungsi sebagai fondasi
bagi kohesi sosial dan keberlanjutan nilai kemanusiaan di era globalisasi (Halstead & Taylor,
2000).

Hasil kajian menunjukkan bahwa zarbiyah rubiyah memiliki peran strategis dan
fundamental dalam pembentukan karakter mahasiswa, khususnya dalam konteks pendidikan
Islam yang berorientasi pada pengembangan manusia secara holistik. Pendidikan spiritual
tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap pembelajaran akademik, tetapi menjadi fondasi
internal yang membentuk orientasi nilai, sikap hidup, dan pola perilaku mahasiswa (Darwis,
2019). Dalam realitas pendidikan tinggi yang menuntut capaian intelektual tinggi dan
kompetisi akademik yang ketat, farbiyah rubiyah hadir sebagai penyeimbang yang menanamkan
kesadaran moral dan spiritual sehingga karakter mahasiswa tidak tereduksi menjadi sekadar
prestasi kognitif.

Secara konseptual, karakter dalam perspektif pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan
dari dimensi ruhiyah. Hasil analisis literatur menunjukkan bahwa karakter bukan hanya
kumpulan perilaku lahiriah, melainkan manifestasi dari kondisi batin yang terbentuk melalui
proses internalisasi nilai-nilai spiritual. Tarbiyah rubiyah berperan menata hati (galb),
membersihkan jiwa (fazkiyatun nafs), dan menumbuhkan kesadaran akan kehadiran Tuhan
dalam setiap aktivitas (Arif & Arif, 2024). Kesadaran transendental inilah yang menjadi
sumber utama lahirnya karakter seperti kejujuran, tanggung jawab, amanah, dan kedisiplinan
pada diri mahasiswa.

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa mahasiswa yang mendapatkan pembinaan
ruhiyah secara konsisten cenderung memiliki kontrol diri yang lebih baik. Pendidikan spiritual
melatih mahasiswa untuk mengelola dorongan ego, emosi negatif, dan kecenderungan
perilaku menyimpang. Nilai-nilai seperti sabar, ikhlas, dan tawakal membentuk mekanisme

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 237



pengendalian internal yang kuat, sehingga mahasiswa tidak mudah terpengaruh oleh tekanan
lingkungan akademik maupun sosial (Mulyani & Rohayah, 2024b). Dalam konteks ini,
tarbiyah rubiyah berfungsi sebagai benteng moral yang mencegah perilaku tidak etis seperti
kecurangan akademik, intoleransi, dan sikap individualistik yang berlebihan.

Peran tarbiyab rubiyah dalam pembentukan karakter juga terlihat dalam penguatan etos
belajar dan tanggung jawab akademik mahasiswa. Hasil analisis menunjukkan bahwa
pendidikan spiritual mendorong mahasiswa memaknai aktivitas belajar sebagai bentuk ibadah
dan amanah. Perspektif ini mengubah orientasi belajar dari sekadar mengejar nilai menjadi
proses pengembangan diri yang bernilai moral dan spiritual (Rida, 2020). Mahasiswa yang
memiliki kesadaran ruhiyah cenderung menunjukkan sikap disiplin, konsistensi, dan
kesungguhan dalam belajar, karena mereka menyadari bahwa setiap usaha memiliki nilai
transendental.

Dalam dimensi sosial, zarbiyah rubiyah berkontribusi signifikan dalam membentuk
karakter empatik dan peduli terhadap sesama. Hasil kajian menunjukkan bahwa internalisasi
nilai-nilai spiritual seperti kasih sayang, keadilan, dan ukhuwah mendorong mahasiswa untuk
membangun relasi sosial yang harmonis. Pendidikan spiritual menumbuhkan kepekaan sosial
dan kepedulian terhadap kondisi orang lain, sehingga mahasiswa tidak terjebak pada sikap
egois dan eksklusif (Yunarman, 2017). Karakter ini sangat penting dalam lingkungan kampus
yang multikultural dan dinamis, di mana kemampuan berinteraksi secara etis dan toleran
menjadi kebutuhan mendasar.

Peran tarbiyah rubiyah juga tampak dalam pembentukan integritas dan konsistensi
antara nilai dan tindakan. Hasil analisis menunjukkan bahwa pendidikan spiritual membantu
mahasiswa menyelaraskan apa yang diyakini dengan apa yang dilakukan. Integritas tidak
hanya dipahami sebagai kepatuhan terhadap aturan cksternal, tetapi sebagai komitmen
internal terhadap nilai-nilai kebenaran dan keadilan (Sandra et al., 2023). Dengan demikian,
karakter mahasiswa tidak dibentuk melalui kontrol eksternal semata, melainkan melalui
kesadaran batin yang berkelanjutan.

Hasil kajian juga mengungkap bahwa efektivitas zarbiyah rubiyah dalam pembentukan
karakter sangat bergantung pada pendekatan dan metode implementasinya. Pendidikan
spiritual yang bersifat dogmatis dan formalistik cenderung kurang berdampak pada
perubahan karakter. Sebaliknya, farbiyah rubiyah yang bersifat reflektif, dialogis, dan
kontekstual lebih mampu menyentuh dimensi batin mahasiswa (Akmansyah, 2010).
Keteladanan dosen, pembiasaan nilai dalam kehidupan kampus, serta penciptaan lingkungan
akademik yang kondusif menjadi faktor kunci dalam keberhasilan pendidikan spiritual.

Hasil analisis juga menunjukkan bahwa farbiyah rubiyah berperan penting dalam
membangun karakter mahasiswa yang resilien dan adaptif. Nilai-nilai spiritual memberikan
kerangka makna yang membantu mahasiswa menghadapi kegagalan, tekanan, dan
ketidakpastian masa depan. Karakter seperti optimisme, keteguhan, dan sikap menerima
realitas dengan bijaksana tumbuh dari kedalaman spiritual yang terpelihara (Susanti, 2016).
Dalam konteks ini, farbiyah rubiyah tidak hanya membentuk karakter moral, tetapi juga
karakter psikologis yang kuat.

Hasil dan analisis ini menegaskan bahwa zarbiyah rubiyah memiliki kontribusi yang
signifikan dalam pembentukan karakter mahasiswa yang utuh dan berintegritas. Pendidikan
spiritual membentuk karakter tidak melalui indoktrinasi, tetapi melalui proses internalisasi
nilai yang mendalam dan berkelanjutan. Dalam menghadapi tantangan pendidikan tinggi
modern yang sarat dengan tekanan akademik dan krisis nilai, penguatan farbiyah rubiyah
menjadi strategi penting agar perguruan tinggi mampu melahirkan lulusan yang tidak hanya
unggul secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan spiritual.

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 238



Peran Guru dan Kurikulum dalam Pendidikan Nilai

Peran guru dan kurikulum merupakan elemen kunci dalam keberhasilan pendidikan
nilai karena keduanya membentuk konteks utama internalisasi nilai moral peserta didik. Guru
tidak hanya berfungsi sebagai penyampai pengetahuan, tetapi juga sebagai teladan etis yang
memengaruhi sikap dan perilaku peserta didik melalui interaksi sehari-hari. Pendidikan nilai
menjadi efektif ketika kurikulum dirancang secara terintegrasi, menghubungkan tujuan
akademik dengan pembinaan karakter dan refleksi moral (Lickona, 1991). Pendekatan
kurikulum terintegrasi memungkinkan nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan
empati tertanam dalam proses pembelajaran, bukan diajarkan secara terpisah (Drake & Reid,
2018). Selain itu, lingkungan belajar yang humanistik memperkuat peran guru dalam
membangun kesadaran nilai yang berkelanjutan (Rogers, 1983).

Hasil kajian menunjukkan bahwa zarbiyah rubiyah memiliki keterkaitan yang sangat erat
dengan kesehatan mental mahasiswa, terutama dalam konteks pendidikan tinggi yang
ditandai oleh tekanan akademik, tuntutan sosial, dan ketidakpastian masa depan. Pendidikan
spiritual dalam Islam tidak hanya bertujuan membentuk kesalehan individual, tetapi juga
berfungsi sebagai sumber ketenangan batin dan keseimbangan psikologis. Dalam realitas
kehidupan mahasiswa, berbagai persoalan seperti stres, kecemasan, kelelahan emosional, dan
krisis makna sering muncul sebagai dampak dari sistem pendidikan yang menekankan capaian
akademik tanpa diimbangi pembinaan spiritual (Bahri et al., 2024). Tarbiyah rubiyah hadir
sebagai pendekatan holistik yang mampu menjawab persoalan tersebut dengan memperkuat
dimensi batin mahasiswa.

Secara konseptual, kesehatan mental dalam perspektif Islam tidak dapat dipisahkan
dari kondisi ruhani. Hasil analisis menunjukkan bahwa ketenangan jiwa (ithmi'nan al-nafs)
merupakan indikator penting kesehatan mental yang bersumber dari kedekatan spiritual
dengan Allah. Tarbiyah rubiyah berperan menumbuhkan kesadaran transendental yang
membantu mahasiswa memahami dirinya secara lebih utuh, tidak hanya sebagai individu
akademik, tetapi sebagai makhluk spiritual yang memiliki tujuan hidup (Mustaqilla, 2024).
Kesadaran ini menjadi dasar bagi stabilitas emosi dan kemampuan mengelola tekanan
psikologis secara lebih adaptif.

Hasil kajian literatur juga menunjukkan bahwa praktik-praktik zarbiyah rubiyah seperti
reflekst diri, dzikir, doa, dan muhasabah memiliki dampak positif terhadap pengelolaan stres
dan kecemasan. Aktivitas spiritual tersebut berfungsi sebagai mekanisme coping internal yang
membantu mahasiswa menenangkan pikiran, mengurangi ketegangan emosional, dan
memperkuat rasa harapan (Muslim, 2018). Dalam konteks ini, pendidikan spiritual tidak
hanya berperan secara normatif, tetapi juga memiliki implikasi psikologis yang nyata dalam
menjaga kesehatan mental mahasiswa.

Tarbiyah rubiyah berkontribusi dalam membantu mahasiswa menemukan makna
hidup dan tujuan eksistensial. Hasil analisis menunjukkan bahwa banyak problem kesehatan
mental pada mahasiswa bersumber dari kekosongan makna dan kebingungan identitas.
Pendidikan spiritual menawarkan kerangka makna yang menempatkan pengalaman hidup,
termasuk kegagalan dan kesulitan, sebagai bagian dari proses pembelajaran dan pendewasaan
diri (Lejap & Rohi, 2025). Dengan perspektif ini, mahasiswa lebih mampu menerima realitas
hidup secara bijaksana dan tidak mudah terjebak dalam keputusasaan.

Dalam dimensi emosional, zarbiyah rubiyah berperan dalam membentuk kestabilan
emosi dan ketahanan psikologis. Nilai-nilai seperti sabar, syukur, dan tawakal yang
ditanamkan melalui pendidikan spiritual membantu mahasiswa merespons tekanan akademik
dengan sikap yang lebih tenang dan proporsional. Hasil kajian menunjukkan bahwa
mahasiswa yang memiliki kedalaman spiritual cenderung lebih resilien dalam menghadapi
kegagalan akademik, konflik sosial, dan tekanan hidup lainnya (Asiah, 2016). Ketahanan

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 239



mental ini menjadi modal penting dalam menjaga kesehatan psikologis di lingkungan kampus
yang kompetitif.

Hasil analisis juga menunjukkan bahwa zarbiyah rubiyah memiliki peran preventif
dalam mencegah gangguan kesehatan mental. Pendidikan spiritual menumbuhkan kesadaran
diri dan kemampuan refleksi yang membantu mahasiswa mengenali kondisi emosionalnya
sejak dini. Dengan demikian, potensi gangguan seperti stres kronis dan kelelahan mental
dapat diantisipasi sebelum berkembang menjadi masalah yang lebih serius (Mustaqilla, 2024).
Dalam konteks ini, zarbiyah rubiyah berfungsi sebagai sistem protektif yang memperkuat daya
tahan psikologis mahasiswa.

Hasil kajian juga mengungkap bahwa kontribusi zarbiyah rubiyah terhadap kesehatan
mental sangat bergantung pada kualitas implementasinya. Pendidikan spiritual yang bersifat
formalistik dan kurang kontekstual cenderung tidak memberikan dampak signifikan terhadap
kesejahteraan psikologis mahasiswa. Sebaliknya, zarbiyah rubiyah yang dikembangkan secara
reflektif, dialogis, dan relevan dengan realitas kehidupan mahasiswa lebih efektif dalam
mendukung kesehatan mental (Mukarromah, 2024). Oleh karena itu, integrasi pendidikan
spiritual perlu disesuaikan dengan kebutuhan psikologis dan perkembangan mahasiswa.

Dalam konteks pendidikan tinggi, peran dosen dan institusi menjadi sangat krusial
dalam mengoptimalkan fungsi zarbiyah rubiyah. Hasil analisis menunjukkan bahwa keteladanan
dosen, suasana akademik yang humanis, serta kebijakan kampus yang memperhatikan
kesejahteraan mental mahasiswa memperkuat efektivitas pendidikan spiritual. Tarbiyah rubiyah
tidak hanya diwujudkan melalui mata kuliah tertentu, tetapi juga melalui budaya akademik
yang menckankan nilai keseimbangan, empati, dan penghargaan terhadap martabat manusia.

Hasil dan analisis ini menegaskan bahwa zarbiyah rubiyah memiliki peran signifikan
dalam menjaga dan meningkatkan kesehatan mental mahasiswa. Pendidikan spiritual
memberikan fondasi batin yang kuat, membantu mahasiswa mengelola tekanan psikologis,
serta membangun ketahanan mental yang berkelanjutan. Dalam menghadapi kompleksitas
kehidupan mahasiswa di era modern, penguatan farbiyah rubiyah menjadi kebutuhan
mendesak agar pendidikan tinggi tidak hanya melahirkan individu yang cerdas secara
akademik, tetapi juga sehat secara mental dan seimbang secara spiritual.

Relevansi Pendidikan Islam terhadap Tantangan Global

Pendidikan Islam memiliki relevansi yang kuat dalam menjawab tantangan global,
khususnya krisis moral, fragmentasi nilai, dan meningkatnya problem kesehatan mental
dalam pendidikan modern. Pendekatan pendidikan Islam menekankan keseimbangan antara
pengembangan intelektual, moral, dan spiritual sebagai fondasi pembentukan manusia
seutuhnya. Perspektif ini sejalan dengan paradigma pendidikan holistik yang menckankan
makna, kesadaran diri, dan kesejahteraan psikologis peserta didik (Miller, 2007). Melalui
integrasi nilai etika universal dan spiritualitas, pendidikan Islam berkontribusi dalam
membangun karakter yang berintegritas dan resilien di tengah dinamika globalisasi (Lickona,
1991). Dengan demikian, pendidikan Islam tidak bersifat lokal atau eksklusif, melainkan
menawarkan kerangka nilai yang relevan secara global dalam membentuk generasi yang
beretika dan berdaya saing.

Hasil kajian menunjukkan bahwa implementasi zarbiyah rubiyah di perguruan tinggi
merupakan kebutuhan strategis dalam merespons tantangan pendidikan tinggi modern yang
semakin kompleks, baik dari aspek akademik maupun psikososial mahasiswa. Perguruan
tinggi tidak lagi hanya berfungsi sebagai ruang pengembangan intelektual, tetapi juga sebagai
lingkungan pembentukan karakter dan kesehatan mental (Masinambow & Nasrani, 2021).
Dalam konteks ini, farbiyah rubiyah dipahami sebagai proses pendidikan spiritual yang
terintegrasi dalam sistem akademik, budaya kampus, dan interaksi sosial sivitas akademika.

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 240



Implementasi yang tepat menjadikan pendidikan spiritual tidak bersifat tambahan, melainkan
bagian inheren dari misi pendidikan tinggi.

Hasil analisis menunjukkan bahwa salah satu bentuk utama implementasi zarbiyah
rubiyah di perguruan tinggi adalah melalui integrasi nilai-nilai spiritual dalam kurikulum.
Pendidikan spiritual tidak selalu harus hadir sebagai mata kuliah tersendiri, tetapi dapat
diinternalisasikan dalam berbagai mata kuliah melalui pendekatan nilai dan refleksi etis.
Ketika dosen mampu mengaitkan materi akademik dengan nilai keimanan, kejujuran, dan
tanggung jawab, proses pembelajaran menjadi lebih bermakna dan transformatif (Annas,
2017). Integrasi kurikuler ini membantu mahasiswa memahami bahwa ilmu pengetahuan
tidak bebas nilai, melainkan harus digunakan secara etis dan bertanggung jawab.

Selain melalui kurikulum, implementasi farbiyah rubiyah juga tampak dalam kegiatan ko-
kurikuler dan ekstra-kurikuler. Hasil kajian menunjukkan bahwa kegiatan seperti mentoring
keagamaan, kajian spiritual, pembiasaan ibadah berjamaah, dan program pengabdian sosial
menjadi sarana efektif dalam membina kesadaran ruhiyah mahasiswa (Jumala, 2019).
Kegiatan-kegiatan tersebut tidak hanya memperkuat aspek ritual, tetapi juga membangun
kebersamaan, empati, dan kepedulian sosial. Dengan demikian, farbiyah rubiyah tidak tetlepas
dari pengalaman nyata mahasiswa dalam kehidupan kampus.

Hasil analisis juga menegaskan bahwa peran dosen dan tenaga pendidik sangat
menentukan keberhasilan implementasi zarbiyah rubiyah. Dosen tidak hanya berperan sebagai
pengajar, tetapi juga sebagai teladan moral dan spiritual bagi mahasiswa. Keteladanan dosen
dalam sikap, etika akademik, dan interaksi humanis menjadi bentuk Zarbiyah rubiyah yang
paling efektif. Mahasiswa lebih mudah menginternalisasi nilai-nilai spiritual ketika melihat
konsistensi antara ajaran dan perilaku pendidik (Aula Ramadhani et al., 2025). Oleh karena
itu, penguatan kompetensi spiritual dan etika dosen menjadi bagian penting dalam
implementasi pendidikan ruhiyah di perguruan tinggi.

Lingkungan dan budaya kampus juga merupakan faktor kunci dalam implementasi
tarbiyah rubiyah. Hasil kajlan menunjukkan bahwa kampus yang menumbuhkan suasana
religius yang inklusif, dialogis, dan humanis lebih berhasil dalam membina spiritualitas
mahasiswa. Budaya akademik yang menjunjung tinggi kejujuran, saling menghargai, dan
kepedulian sosial menciptakan ekosistem pendidikan yang kondusif bagi perkembangan
ruhiyah (Efendy & Ilvira, 2020). Sebaliknya, lingkungan kampus yang terlalu kompetitif dan
individualistik cenderung melemahkan fungsi pendidikan spiritual.

Implementasi Zarbiyah rubiyah juga berkaitan erat dengan kebijakan institusional
perguruan tinggi. Hasil analisis menunjukkan bahwa dukungan kebijakan, seperti penyediaan
fasilitas ibadah yang memadai, program pembinaan karakter, dan layanan konseling berbasis
nilai spiritual, memperkuat keberlanjutan pendidikan ruhiyah. Kebijakan yang berpihak pada
keseimbangan antara prestasi akademik dan kesejahteraan mahasiswa menunjukkan
komitmen institusi dalam membangun pendidikan yang holisttk (Manurung & Rahmadi,
2017). Tanpa dukungan kebijakan yang jelas, farbiyah rubiyah berpotensi terfragmentasi dan
kehilangan daya transformasinya.

Hasil kajian juga mengungkap berbagai tantangan dalam implementasi Zarbiyah rubiyah
di perguruan tinggi. Salah satu tantangan utama adalah kecenderungan formalisasi pendidikan
spiritual yang hanya menekankan aspek seremonial. Ketika farbiyah rubiyah direduksi menjadi
rutinitas ritual tanpa pendalaman makna, dampaknya terhadap pembentukan karakter dan
kesehatan mental mahasiswa menjadi minimal (Malik et al., 2024). Selain itu, keberagaman
latar belakang mahasiswa juga menuntut pendekatan zarbiyah rubiyah yang inklusif dan adaptif
agar tidak menimbulkan eksklusivisme atau resistensi.

Hasil analisis menunjukkan bahwa pendekatan implementatif yang reflektif dan
partisipatif lebih efektif dalam menghidupkan zarbiyah rubiyah. Pendidikan spiritual perlu

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 241



memberi ruang dialog, refleksi kritis, dan pengalaman personal agar mahasiswa dapat
mengaitkan nilai-nilai ruhiyah dengan realitas kehidupannya. Pendekatan ini membantu
mahasiswa membangun kesadaran spiritual secara otentik, bukan karena paksaan
institusional (Rochana et al., 2021). Dalam konteks ini, farbiyah rubiyah menjadi proses
pembelajaran yang membebaskan dan memberdayakan.

Hasil dan analisis ini menegaskan bahwa implementasi zarbiyah rubiyah di perguruan
tinggl merupakan upaya strategis dalam membangun karakter dan kesehatan mental
mahasiswa. Pendidikan spiritual yang terintegrasi secara kurikuler, kultural, dan institusional
mampu menciptakan lingkungan akademik yang lebih humanis dan bermakna. Dengan
implementasi yang tepat, farbiyah rubiyah tidak hanya memperkuat identitas spiritual
mahasiswa, tetapi juga membekali mereka dengan ketahanan moral dan psikologis untuk
menghadapi tantangan kehidupan akademik dan sosial di masa depan.

Discussion

Temuan penelitian ini memiliki implikasi penting bagi pengembangan teori
pendidikan, khususnya dalam memperluas pemahaman tentang pendidikan karakter dan
kesehatan mental dalam konteks pendidikan tinggi. Hasil kajian menunjukkan bahwa
pendidikan spiritual melalui Zarbiyah rubiyah berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai
yang tidak hanya melengkapi, tetapi juga memperdalam dimensi afektif dan eksistensial yang
kurang mendapat perhatian dalam teori pendidikan karakter arus utama. Dalam kerangka
Character Edncation Theory, temuan ini menguatkan argumen bahwa integrasi antara moral
knowing, moral feeling, dan moral action membutuhkan landasan makna dan kesadaran batin
agar nilai moral dapat terinternalisasi secara berkelanjutan (Lickona, 1991).

Selain mendukung teori pendidikan karakter, temuan penelitian ini juga memberikan
kritik konstruktif terhadap Moral Development Theory yang dikemukakan oleh Kohlberg.
Meskipun teori tersebut menekankan pentingnya perkembangan kognitif dalam pengambilan
keputusan moral, hasil kajian ini menunjukkan bahwa dimensi spiritual berperan signifikan
dalam membentuk konsistensi moral dan ketahanan etis mahasiswa, terutama dalam situasi
tekanan psikologis dan dilema nilai. Dengan demikian, zarbiyah rubiyah dapat dipahami sebagai
pelengkap konseptual yang memperkaya teori perkembangan moral dengan dimensi
transendental dan afektif yang belum terakomodasi secara memadai dalam pendekatan
kognitif murni (Kohlberg, 1984).

Dalam diskursus pendidikan global, temuan ini juga sejalan dengan pendekatan ho/istic
edncation dan bumanistic education yang menekankan keseimbangan antara perkembangan
intelektual, emosional, dan kesejahteraan psikologis peserta didik. Pendidikan spiritual Islam
memberikan bukti bahwa spiritualitas dapat diintegrasikan secara akademik dan reflektif
tanpa mengorbankan rasionalitas ilmiah. Hal ini mendukung gagasan bahwa pendidikan
tinggi perlu bergerak melampaui paradigma instrumental menuju model pendidikan yang
berorientasi pada makna, nilai, dan keberlanjutan kemanusiaan (Miller, 2007; Rogers, 1983).

Kontribusi utama pendidikan Islam dalam diskursus internasional terletak pada
penyediaan kerangka konseptual alternatif yang mengintegrasikan nilai moral, spiritualitas,
dan kesehatan mental secara sistematis. Tarbiyah rubiyah tidak hanya relevan dalam konteks
keagamaan, tetapi juga menawarkan pendekatan transformatif yang dapat memperkaya teori
pendidikan global dalam menghadapi krisis karakter dan kesejahteraan psikologis mahasiswa.
Dengan demikian, pendidikan Islam dapat diposisikan sebagai mitra dialog yang setara dalam
pengembangan teori pendidikan kontemporer, bukan sekadar sebagai praktik lokal atau
normatif.

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 242



Conclusion

Penelitian ini menunjukkan bahwa farbiyah rubiyah sebagai pendekatan pendidikan
spiritual Islam memiliki peran signifikan dalam membangun karakter dan menjaga kesehatan
mental mahasiswa di pendidikan tinggi. Temuan utama menegaskan bahwa internalisasi nilai
moral seperti kejujuran, tanggung jawab, empati, dan integritas tidak hanya bergantung pada
pembelajaran kognitif, tetapi memerlukan pembinaan kesadaran batin dan makna hidup yang
berkelanjutan. Selain itu, pendidikan spiritual berfungsi sebagai sumber ketahanan psikologis
yang membantu mahasiswa menghadapi stres, kecemasan, dan tekanan akademik dalam
konteks pendidikan modern.

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan teori pendidikan
karakter dan kesehatan mental dengan menghadirkan perspektif pendidikan Islam dalam
diskursus global. Kajian ini memperluas pemahaman teori pendidikan karakter dan
perkembangan moral yang selama ini cenderung berorientasi kognitif, dengan menambahkan
dimensi spiritual sebagai elemen penting dalam internalisasi nilai dan konsistensi moral.
Dengan demikian, zarbiyah rubiyah dapat diposisikan sebagai pendekatan konseptual yang
melengkapi dan memperkaya teori pendidikan global yang berorientasi holistik dan
humanistik.

Dari sisi praktis, temuan penelitian ini memiliki implikasi bagi pengembangan
kebijakan dan praktik pendidikan tinggi. Integrasi pendidikan spiritual secara reflektif dan
kontekstual dalam kurikulum, budaya kampus, serta keteladanan pendidik berpotensi
menciptakan lingkungan akademik yang lebih humanis dan mendukung kesejahteraan
mahasiswa. Perguruan tinggi, khususnya institusi pendidikan Islam, dapat memanfaatkan
kerangka zarbiyah rubiyah sebagai strategi untuk menyeimbangkan pencapaian akademik
dengan pembentukan karakter dan kesehatan mental mahasiswa.

Penelitian ini memiliki keterbatasan. Kajian ini menggunakan pendekatan konseptual
berbasis penelitian kepustakaan sehingga belum didukung oleh data empiris lapangan yang
menggambarkan implementasi farbiyah rubiyah secara konkret dan dampaknya terhadap
mahasiswa. Selain itu, analisis masih berfokus pada kerangka teoritis pendidikan Islam dan
belum membandingkan secara langsung dengan praktik pendidikan spiritual di konteks lintas
budaya dan agama.

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan studi empiris, baik melalui
pendekatan kualitatif maupun mixed methods, guna menguji efektivitas zarbiyah rubiyah dalam
praktik pendidikan tinggi. Riset komparatif lintas negara dan lintas tradisi pendidikan juga
diperlukan untuk memperkuat posisi pendidikan Islam dalam diskursus internasional
mengenai pendidikan karakter dan kesehatan mental mahasiswa. Dengan pengembangan
riset tersebut, pendidikan Islam diharapkan dapat berkontribusi lebih luas dalam menjawab
tantangan global pendidikan tinggi secara berkelanjutan.

Contribution of Research

Kontribusi penelitian ini terletak pada penguatan kajian konseptual mengenai farbiyah
rubiyah sebagai pendekatan pendidikan spiritual yang relevan dalam konteks pendidikan
tinggi. Penelitian ini memberikan sumbangan teoretis dengan menegaskan bahwa zarbiyah
rubiyah merupakan fondasi penting dalam pembentukan karakter dan kesehatan mental
mahasiswa, bukan sekadar aspek ritual atau normatif dalam pendidikan Islam. Selain itu,
kajian ini memperluas perspektif pendidikan Islam dengan mengintegrasikan dimensi
spiritual dan psikologis sebagai satu kesatuan yang saling berkaitan. Dari sisi praktis,
penelitian ini menawarkan kerangka pemahaman bagi perguruan tinggi dalam
mengimplementasikan farbiyah rubiyah secara sistematis melalui kurikulum, budaya kampus,
dan keteladanan pendidik. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 243



rujukan bagi pengembangan kebijakan dan model pendidikan tinggi yang berorientasi pada
pembentukan manusia seutuhnya.

Limitation of Research

Keterbatasan penelitian ini terletak pada penggunaan metode penelitian kepustakaan
(library research) yang bersifat konseptual dan teoretis. Penelitian ini belum didukung oleh data
empiris lapangan yang menggambarkan secara langsung implementasi zarbiyah rubiyah dan
dampaknya terhadap karakter serta kesehatan mental mahasiswa. Selain itu, sumber literatur
yang digunakan masih terbatas pada konteks umum pendidikan Islam, sehingga belum
sepenuhnya merepresentasikan keragaman praktik farbiyah rubiyah di berbagai perguruan
tinggi. Oleh karena itu, hasil penelitian ini belum dapat digeneralisasi secara luas dan
memerlukan kajian lanjutan berbasis penelitian empiris untuk memperkuat temuan.

Declaration of Conflict of Interest

Penulis menyatakan bahwa tidak terdapat konflik kepentingan dalam penelitian ini.
Seluruh proses penelitian dilakukan secara independen dan objektif tanpa keterlibatan pihak
mana pun yang berpotensi memengaruhi hasil, analisis, maupun kesimpulan yang disajikan
dalam artikel ini.

Deklarasi Penggunaan Al

Penulis menyatakan bahwa dalam penyusunan artikel ini telah menggunakan bantuan
kecerdasan buatan (AI) secara terbatas untuk mendukung penyuntingan bahasa dan
penyusunan narasi. Semua ide, analisis, dan kesimpulan utama tetap dikembangkan secara
mandiri oleh penulis tanpa digantikan oleh Al

References

Akmansyah, M. (2016). Membangun Toleransi Dalam Perspektif Pendidikan Spiritual
Sufistik. Kalam, 10(2), 517-5306.

Al Mahmudi, F., & Bungsu, A. P. (2025). Al-Ghazali Dan Komunikasi Pendidikan Islam:
Jalan Menuju Insan Kamil. Kreatif: Jurnal Pemikiran Pendidikan Agama Islam, 23(2), 169—
180.

Alfarisi, S. A. (2025). Konsep Tarbiyah Dalam Perspektif Pendidikan Islam Modern.
Edification Journal: Pendidikan Agama Islam, 8(1), 11-21.

Alief, A. S., Hermawan, A. P., Hibrizi, M. H., & Yuminah, Y. (2025). Hubungan Antara
Kematangan Beragama dan Kesejahteraan Psikologis pada Mahasiswa Semester
Akhir. Edukasi Elita: [urnal Inovasi Pendidikan, 2(3), 198-205.

Annas, A. N. (2017). Manajemen peserta didik berbasis kecerdasan spiritual pendidikan
Islam. T':ADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(2), 132-142.

Arif, A., & Arif, R. (2024). Peran Dosen Pendidikan Islam Dalam Membina Karakter
Mahasiswa (Studi Kasus: Universitas Kaltara). A» Najah (Jurnal Pendidikan Islan Dan
Sosial Keagamaan), 3(4), 316-324.

Asiah, N. (2016). Pengarubh kesehatan mental terhadap pencapaian identitas diri remaja di Desa
Saynrmaincat Kecamatan Kotanopan Kabupaten Mandailing Natal [PhD Thesis, IAIN
Padangsidimpuan)]. http://etd.uinsyahada.ac.id/870/

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 244



Aula Ramadhani, T., Azwar, B., & Nurjanah, N. (2025). Konsep pola pendidikan Rasulullah SAW
sebagai model pendidikan karakter di Indonesia [PhD Thesis, Institut Agama Islam Negeri
Cutrup]. http://e-theses.jaincurup.ac.id/id/eprint/ 9407

Bahri, A. S., Napsin, N., Maryati, N., & Jamilah, R. E. (2024). Implementasi pemikiran Zakiah
Daradjat dalam menghadapi isu kesehatan mental di institusi pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Indonesia: Teor, Penelitian, Dan Inovasi, 4(0).
https://jurnal. penerbitwidina.com/index.php/JPI/article/view /1072

Barowi, B. (2016). Formulasi Pendidikan Islam Dalam Perspektif Tauhid. Intelegensia: Jurnal
Pendidikan Isiam, 4(2), 1-16.

Burhanuddin, C. (2025). Pendidikan Kesehatan Mental: Kisah Ulul Azmi Dalam Al Qut’an.
Al-Tadabbur: Jurnal Iinm Al-Qur'an Dan Tafsir, 10(02), 415—428.

Darwis, D. (2019). Peranan Tarbiyah Halakah Pada Wahdah Islamiyah, Lembaga Dakwah
Kampus Al-Insyirah, Dan Forum Komunikasi Mahasiswa Islam Al-Balagh Dalam
Membentuk Akhlak Pemuda Muslim Di Watampone. Jurnal Al-Qayyimah, 2(2), 112—
121.

Efendy, L., & Ilvira, R. F. (2020). Implementasi kesehatan lingkungan kampus dalam pandemi
covid 19 untuk mendukung SDM unggul, indonesia maju. Prosiding WEBINAR
Fakultas Eronomi Unimed “Strategi Dunia Usaha Menyikapi Status Indonesia Sebagai Negara
Maju: Pra Dan Pasca Covid-19,” 43-56.

Fauziah, S. S., Wijayanti, I., Hikmatiar, Z., Syahidin, S., & Parhan, M. (2024). Harmonisasi
Pendidikan Ruh, Akal, dan Badan dalam Filsafat Pendidikan Islam: Mencapai
Kesempurnaan Peserta Didik. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 9(2), 309—
322.

Haq, M. Z. D. (2025). Konseptualisasi Peserta Didik dalam Kerangka Falsafah Tarbiyah
Islamiyah. A/ Iman: Jurnal Keislaman Dan Kemasyarakatan, 9(1), 29—44.

Haryono, E., Suprihatiningsih, S., Septian, D., Widodo, J., Ashar, A., & Sariman, S. (2024).
New Paradigm Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) di Perguruan
Tinggi. An-Nuur, 14(1).
https://ejournal.iaiamc.ac.id/index.php/annuur/article/view /391

Hastutie, G., & Sabda, S. (2024). Konsep Fithrah Dan Hanief Sebagai Landasan Pendidikan
Islam. INFINITUM: Journal of Education and Social Humaniora, 1(1), 82-92.

Hidayati, A. (2025). Pendidikan Akhlak sebagai Inti Konsep Pendidikan Islam dalam
Pemikiran Al-Ghazali: Penelitian. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan,
4(1), 2606-2616.

Jumala, N. (2019). Internalisasi Nilai-Nilai Spiritual Islami Dalam Kegiatan Pendidikan. Jurnal
Serambi Llmn, 20(1), 160-173.

Khotijah, L. N. K. L. N. (2024). Peran Bimbingan dan Konseling Islam Terhadap Kesehatan
Mental spiritual Santri Milenial. Counselle| Journal of Islamic Guidance and Connseling, 4(2),
130-152.

Lejap, G. E. T. P., & Rohi, E. M. W. (2025). Makna Kesehatan Mental dalam Pengalaman
Mahasiswa Fakultas Pendidikan: Studi Kualitatif Fenomenologis. Jurnal Pendidikan
Indonesia: Teor, Penelitian, Dan Inovasi, 503).
https://jurnal.penerbitwidina.com/index.php/JPI/article/view/1590

Malik, A. N. R., Ferdila, J., Haqni, C. Z., Fadila, I. N., & Putri, A. P. (2024). Implementasi
Nilai Nilai Pancasila dalam Kehidupan Kampus. TUTURAN: Jurnal 1inm Komunikasi,
Sosial Dan Humaniora, 2(2), 278-291.

Manurung, M. M., & Rahmadi, R. (2017). Identifikasi faktor-faktor pembentukan karakter
mahasiswa. [AS-PT (Jurnal Analisis Sistem Pendidikan Tinggi Indonesia), 1(1), 41—46.

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 245



Masinambow, Y., & Nasrani, Y. (2021). Pendidikan Kristiani sebagai Sarana Pembentukan
Spiritualitas Generasi Milenial: Christian Education as a Tool for Spiritual Formation
in the Millennial Generation. PASCA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen,
17(1), 64-81.

Maulita, S. D., Adiningsih, V. D., Noviawati, L., Ristika, A. G., Hartanti, B. F., Apni, D. N,
& Nurrohim, A. (2025). Peran Agama Terhadap Pengaruh Kesehatan Mental pada
Mahasiswa: Studi Kasus Universitas Muhammadiyah Surakarta. Karakter: Jurnal Riset
Linn Pendidikan Islam, 2(1), 01-16.

Maya, R. (2025). Neo-Tarbiyah: Rekonsepsi pendidikan islam di tengah revolusi industri 4.0.
Multidisciplinary Nusantara Center, 1(1), 9-20.

Mukarromah, M. (2024). Tarbiyah Jismiyah, Agliyah, dan Ruhaniyah Sebagai Pendidikan
Dasar Islam Bagi Anak Usia Dini. Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(1),
8951-8960.

Mulyani, S., & Rohayah, A. A. (2024a). Peran Lembaga Dakwah Kampus Dalam Membina
Akhlak Pada Mahasiswa Universitas Islam 45. Turabian: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1),
18-32.

Mulyani, S., & Rohayah, A. A. (2024b). Peran Lembaga Dakwah Kampus Dalam Membina
Akhlak Pada Mahasiswa Universitas Islam 45. Turabian: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1),
18-32.

Mumtaz, I. N. (2025). Telaah Epistemologi Dalam Pemikiran Al-Ghazali: Implikasi Bagi
Pendidikan Masa Kini. Inglusi: Jurnal Pendidikan Islam Dan Filsafat, 1(02), 89-98.

Muslim, J. (2018). Pendidikan Kesehatan Mental Bagi anak Berkebutuban Khusus (ABK) dalanm:
Perspektif  AlL-Qur'an [PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta].
https:/ /tepository.ptig.ac.id/id/eprint/59/

Mustaqilla, S. (2024). Sinergitas Mahasiswa UIN Ar-Raniry Terhadap Syariat Islam (Analisis
Terhadap Mahasiswa 5 Fakultas dalam Mata Kuliah Studi Syariat Islam di Aceh).
Intelektualita, 13(2).
http://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/intel/article/view/28966.html

Musthofa, M. (2019). Pendidikan Spiritual dalam Pembentukan Karakter Siswa Perspektif Al-Qur'an
[PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta]. https://tepository.ptiq.ac.id/id/eprint/70/

Padhil, M., Padang, R., & Guchi, Z. (2022). Pemikiran Imam Al-Ghazali Dalam
Kepemimpinan Pendidikan. Tawushiah: Jurnal Hukum, Pendidikan Dan Kemasyarakatan,
12(2), 18-30.

Pringgar, R. F., & Sujatmiko, B. (2020). Penelitian kepustakaan (library research) modul
pembelajaran berbasis augmented reality pada pembelajaran siswa. IT-Edu: Jurnal
Information Technology and Education, 5(01), 317-329.

Putra, K. S. (2024). Konsep Pendidikan Spiritual Imam Al-Ghazali dan Relevansinya
terhadap Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Jurmal llmiah Gurn Madrasab,
3(2), 104-117.

Quran, S. 1. T. T. (n.d.). Penerapan Program Tarbiyah Islamiyah dalam Penbentukan Karakter Peserta

Didik. Retrieved December 21, 2025, from
https://www.jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/pgmi/article/download/1350/65
4

Rayhan, M. (2023). Peranan Pendidikan Diniyah Al-Huda Dalam Mendidik Kecerdasan Spiritual
Santri Di Desa Kayangan Kecamatan Batanghari Nuban Lampung Timur [PhD Thesis,
IAIN Metro]. http://repository.metrouniv.ac.id/id/eprint/8216/

Rida, P. F. (2020). Pengembangan Media Augmented Reality untuk pengenalan kerangka manusia
[PhD Thesis|. Institut Pendidikan Indonesia.

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 246



Rochana, R., Darajatun, R. M., & Ramdhany, M. A. (2021). Pengaruh implementasi kebijakan
kampus merdeka terhadap minat dan keterlibatan mahasiswa. Journal of Business
Management Education (JBME), 6(3), 11-21.

Samsuddin, S., Iskandar, I., & Nurshamsul, M. (2020). Pendidikan kader da’i ormas Wahdah
Islamiyah melalui halaqah tarbiyah. Ta'dibuna: Jurnal Pendidikan Isiam, 9(2), 283—300.

Sandra, E., Sandela, P., & Putri, R. (2023). Peranan Mahasiswa Plb Dalam Melaksanakan
Kegiatan Tambahan Di Mis Al-Khair Padang Panjang. [urnal Pengabdian Kepada
Masyarakat, 3(2), 1-7.

Sari, M., & Asmendri, A. (2020). Penelitian kepustakaan (library research) dalam penelitian
pendidikan IPA. Natural Science, 6(1), 41-53.

Sari, R. K. (2021). Penelitian kepustakaan dalam penelitian pengembangan pendidikan bahasa
Indonesia. Jurnal Borneo Humaniora, 4(2), 60—69.

Susanti, S. E. (2016). Spiritual education: Solusi terhadap dekadensi karakter dan krisis
spiritualitas di era global. HUMANISTIKA: Jurnal Keistaman, 2(1), 89—132.

Walid, M. (2011). Model Pendidikan karakter di perguruan tinggi agama Islam (Studi tentang
pendidikan karakter berbasis ulul albab di Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang). EL-Qudwab. http://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/lemlit/article/view/1943

Yunarman, S. (2017). Model Halaqoh sebagai Alternatif Pembentukan Karakter Islami
Mahasiswa IAIN Bengkulu. Jurnal Iiniah Syi'ar, 17(1), 83-94.

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 247



