
INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 229 

 

INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 1, Nomor 2, 2025: 229-247 
https://internationaljournal-isssh.com/index.php/inklusif/index 

 
 
Peran Tarbiyah Ruhiyah (Pendidikan Spiritual) dalam Membangun 
Karakter dan Kesehatan Mental Mahasiswa 
 
 
Riska Rembulan Siregar  
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Kota Padangsidimpuan 
riskarembulan8@gmail.com  

 
Keywords Abstract 

 
Tarbiyah Ruhiyah, 
Student Character, 
Mental Health 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

In the global context of higher education, the growing crisis of student 
character development and mental health has become a major concern 
across countries. Educational approaches that predominantly emphasize 
cognitive achievement and technical competence are increasingly viewed 
as insufficient in addressing students’ moral formation and psychological 
well-being in a holistic manner. While existing international studies have 
examined character education and psychological interventions, research 
that systematically integrates Islamic spiritual education particularly the 
concept of tarbiyah ruhiyah into the global discourse on character 
development and mental health remains limited. This study aims to analyze 
the role of tarbiyah ruhiyah as an Islamic spiritual education approach in 
fostering student character and promoting mental health in higher 
education. Employing a qualitative library research method, this study 
examines classical and contemporary literature in Islamic education, 
character education, and educational psychology. The findings indicate that 
tarbiyah ruhiyah plays a significant role in internalizing universal moral 
values such as honesty, responsibility, discipline, empathy, and integrity, 
while simultaneously enhancing psychological resilience in managing stress, 
anxiety, and academic pressure. These findings underscore that the 
integration of reflective and contextual spiritual education can serve as an 
effective strategy for achieving a balanced development of intellectual 
competence, moral maturity, and mental well-being among university 
students. Theoretically, this study enriches the global discourse on 
character education by offering an Islamic educational perspective, while 
practically providing a conceptual framework for the development of 
holistic and sustainable higher education models. 
 

Tarbiyah Ruhiyah, 
Karakter Mahasiswa, 
Kesehatan Mental 

Dalam konteks global pendidikan tinggi, isu krisis karakter dan 
meningkatnya problem kesehatan mental mahasiswa menjadi perhatian 
serius di berbagai negara. Dominasi pendekatan pendidikan yang 
berorientasi pada capaian kognitif dan kompetensi teknis dinilai belum 

mailto:riskarembulan8@gmail.com


INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 230 

 

mampu menjawab tantangan pembentukan karakter moral serta 
kesejahteraan psikologis mahasiswa secara holistik. Berbagai penelitian 
internasional telah membahas peran pendidikan karakter dan intervensi 
psikologis, namun kajian yang secara komprehensif mengintegrasikan 
dimensi spiritual Islam khususnya konsep tarbiyah ruhiyah dalam diskursus 
global pendidikan karakter dan kesehatan mental masih relatif terbatas. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran tarbiyah ruhiyah sebagai 
pendekatan pendidikan spiritual Islam dalam membangun karakter dan 
menjaga kesehatan mental mahasiswa di perguruan tinggi. Penelitian ini 
menggunakan metode library research dengan pendekatan kualitatif-
analitis terhadap literatur klasik dan kontemporer dalam bidang pendidikan 
Islam, pendidikan karakter, dan psikologi pendidikan. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa tarbiyah ruhiyah berkontribusi signifikan dalam 
internalisasi nilai-nilai universal seperti kejujuran, tanggung jawab, disiplin, 
empati, dan integritas, sekaligus berperan sebagai sumber ketahanan 
psikologis dalam menghadapi stres, kecemasan, dan tekanan akademik. 
Temuan ini menegaskan bahwa integrasi pendidikan spiritual yang reflektif 
dan kontekstual dapat menjadi strategi efektif dalam membangun 
keseimbangan antara kecerdasan intelektual, kematangan moral, dan 
kesehatan mental mahasiswa. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya 
diskursus global pendidikan karakter dengan perspektif pendidikan Islam, 
sementara secara praktis menawarkan kerangka konseptual bagi 
pengembangan model pendidikan tinggi yang holistik dan berkelanjutan. 
 

Article Info 

Submit: 25/12/2025 Accepted: 28/12/2025 Publish: 30/12/2025 

Corresponding Author: Riska Rembulan Siregar  
riskarembulan8@gmail.com  
 

 

Introduction 

Perkembangan kehidupan mahasiswa pada era modern ditandai oleh dinamika 
akademik, sosial, dan psikologis yang semakin kompleks (Maulita et al., 2025). Mahasiswa 
tidak hanya dituntut untuk mencapai prestasi akademik, tetapi juga dihadapkan pada tekanan 
psikologis, tuntutan sosial, serta krisis makna yang kerap muncul dalam proses pencarian jati 
diri. Fenomena meningkatnya stres, kecemasan, kelelahan mental, dan gangguan kesehatan 
psikologis di kalangan mahasiswa menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan tinggi tidak 
cukup diukur dari capaian intelektual semata (Khotijah, 2024). Dalam konteks ini, pendidikan 
tinggi perlu memberi perhatian serius pada pembentukan karakter dan kesehatan mental 
mahasiswa secara holistik, termasuk melalui penguatan dimensi spiritual. 

Tarbiyah ruhiyah atau pendidikan spiritual merupakan salah satu pendekatan 
fundamental dalam tradisi pendidikan Islam yang berorientasi pada pembinaan ruh, qalb, dan 
kesadaran transendental manusia. Tarbiyah ruhiyah tidak hanya bertujuan membentuk 
kesalehan ritual, tetapi juga menumbuhkan ketenangan batin, keteguhan moral, dan 
keseimbangan psikologis. Dalam kehidupan mahasiswa yang sarat dengan kompetisi dan 
tekanan, tarbiyah ruhiyah memiliki peran strategis sebagai sumber kekuatan internal yang 
membantu individu menghadapi tantangan hidup dengan sikap lebih sabar, optimis, dan 
bertanggung jawab (Rayhan, 2023). Pendidikan spiritual menjadi ruang refleksi yang 
memungkinkan mahasiswa memahami diri, tujuan hidup, dan relasinya dengan Tuhan serta 
sesama. 

mailto:riskarembulan8@gmail.com


INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 231 

 

Karakter mahasiswa terbentuk melalui proses internalisasi nilai yang berkelanjutan, 
bukan hanya melalui transfer pengetahuan normatif. Tarbiyah ruhiyah menekankan 
pentingnya penghayatan nilai-nilai keimanan, keikhlasan, amanah, dan kejujuran sebagai 
fondasi pembentukan karakter. Mahasiswa yang memiliki kedalaman spiritual cenderung 
menunjukkan perilaku etis, empati sosial, dan kontrol diri yang lebih baik (Musthofa, 2019). 
Nilai-nilai tersebut menjadi penopang penting dalam membangun integritas akademik dan 
tanggung jawab sosial mahasiswa di lingkungan kampus maupun masyarakat luas. 

Selain berperan dalam pembentukan karakter, tarbiyah ruhiyah juga memiliki 
keterkaitan yang erat dengan kesehatan mental mahasiswa. Pendekatan spiritual dalam 
pendidikan memberikan ruang bagi mahasiswa untuk mengelola emosi, mengatasi 
kecemasan, dan menemukan makna di balik pengalaman hidup yang sulit. Praktik-praktik 
spiritual seperti refleksi diri, dzikir, doa, dan tadabbur nilai-nilai keagamaan terbukti mampu 
menumbuhkan ketenangan batin dan resiliensi psikologis (Burhanuddin, 2025). Dalam 
konteks ini, kesehatan mental tidak hanya dipahami sebagai ketiadaan gangguan psikologis, 
tetapi sebagai kondisi kesejahteraan batin yang ditandai oleh rasa damai, harapan, dan 
kemampuan menghadapi tekanan secara adaptif. 

Realitas pendidikan tinggi saat ini menunjukkan bahwa pendekatan pembelajaran 
masih cenderung berorientasi pada aspek kognitif dan keterampilan teknis. Dimensi spiritual 
sering kali ditempatkan sebagai pelengkap, bukan sebagai bagian integral dari sistem 
pendidikan. Akibatnya, mahasiswa berpotensi mengalami keterasingan batin dan kekosongan 
makna, meskipun secara akademik tampak berhasil (Fauziah et al., 2024). Kondisi ini 
menegaskan pentingnya integrasi tarbiyah ruhiyah dalam pendidikan tinggi sebagai upaya 
menyeimbangkan pengembangan intelektual, emosional, dan spiritual mahasiswa. 

Tarbiyah ruhiyah juga berperan dalam membangun kesadaran etis dan tanggung 
jawab sosial mahasiswa. Spiritualitas yang matang mendorong mahasiswa untuk memandang 
ilmu sebagai amanah dan sarana pengabdian, bukan sekadar alat untuk meraih kepentingan 
pribadi. Dengan demikian, pendidikan spiritual berkontribusi dalam membentuk karakter 
mahasiswa yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berkepribadian luhur dan peduli terhadap 
realitas sosial (Mulyani & Rohayah, 2024a). Dalam konteks masyarakat yang menghadapi 
berbagai krisis moral dan kemanusiaan, peran mahasiswa sebagai agen perubahan sangat 
bergantung pada kualitas karakter dan kesehatan mental yang mereka miliki. 

Tarbiyah ruhiyah membantu mahasiswa mengembangkan daya tahan terhadap 
berbagai pengaruh negatif, seperti hedonisme, individualisme, dan tekanan sosial yang 
berlebihan. Spiritualitas yang kuat menjadi benteng internal yang mengarahkan mahasiswa 
pada pilihan hidup yang lebih bijaksana dan bermakna. Mahasiswa dengan keseimbangan 
spiritual dan mental yang baik cenderung lebih mampu mengelola konflik, menerima 
kegagalan, dan menjaga kesehatan relasi sosial (Walid, 2011). Hal ini menunjukkan bahwa 
tarbiyah ruhiyah memiliki kontribusi signifikan dalam menciptakan lingkungan akademik 
yang sehat dan kondusif. 

Dalam beberapa dekade terakhir, pendidikan tinggi di berbagai belahan dunia 
menghadapi tantangan serius terkait krisis karakter dan meningkatnya persoalan kesehatan 
mental mahasiswa. Berbagai laporan internasional menunjukkan bahwa tekanan akademik, 
kompetisi global, dan orientasi pendidikan yang menitikberatkan capaian kognitif telah 
berkontribusi pada meningkatnya stres, kecemasan, kelelahan emosional, serta degradasi nilai 
moral di kalangan mahasiswa (Arthur, 2019; OECD, 2021). Kondisi ini menimbulkan 
kesadaran global bahwa keberhasilan pendidikan tinggi tidak cukup diukur dari prestasi 
akademik dan keterampilan teknis semata, tetapi juga dari kemampuan institusi pendidikan 
dalam membentuk karakter dan menjaga kesejahteraan psikologis peserta didik secara 
holistik. 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 232 

 

Sejalan dengan isu tersebut, riset internasional tentang pendidikan karakter dan 
kesehatan mental mahasiswa berkembang pesat. Sejumlah studi menekankan pentingnya 
pendidikan nilai, well-being education, serta pendekatan sosial-emosional sebagai respons 
terhadap krisis moral dan psikologis mahasiswa (Lapsley & Narvaez, 2020; Ryff, 2018). 
Namun, sebagian besar kajian tersebut masih berangkat dari paradigma psikologi Barat yang 
cenderung menempatkan spiritualitas sebagai aspek personal dan privat, bukan sebagai 
komponen integral dalam sistem pendidikan. Akibatnya, dimensi spiritual sering kali 
diperlakukan secara marginal dan belum terintegrasi secara sistematis dalam kerangka 
pendidikan karakter dan kesehatan mental mahasiswa. 

Di sisi lain, penelitian tentang spiritualitas dalam pendidikan tinggi umumnya 
berfokus pada praktik mindfulness, well-being spiritual, atau pendekatan non-religius yang 
bersifat universal (Koenig, 2018). Meskipun memberikan kontribusi penting, kajian-kajian 
tersebut belum banyak mengakomodasi perspektif pendidikan berbasis tradisi keagamaan 
tertentu, khususnya pendidikan Islam, yang memiliki kerangka konseptual komprehensif 
mengenai pembinaan ruhani, moral, dan psikologis. Dengan demikian, terdapat kesenjangan 
penelitian (research gap) dalam literatur global terkait integrasi pendidikan spiritual Islam 
terutama konsep tarbiyah ruhiyah dalam diskursus pendidikan karakter dan kesehatan mental 
mahasiswa di pendidikan tinggi. 

Tarbiyah ruhiyah merupakan konsep fundamental dalam pendidikan Islam yang 
berorientasi pada pembinaan ruh, qalb, dan kesadaran transendental sebagai dasar 
pembentukan karakter dan keseimbangan batin. Berbeda dengan pendekatan pendidikan 
karakter yang bersifat normatif atau behavioristik, tarbiyah ruhiyah menekankan proses 
internalisasi nilai melalui penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), penguatan kesadaran moral, dan 
pemaknaan hidup yang bersumber dari relasi manusia dengan Tuhan (Al-Ghazali, 2019; 
Susanti, 2016). Namun demikian, dalam konteks pendidikan tinggi modern, khususnya di 
negara berkembang, konsep ini sering kali belum dikaji secara mendalam sebagai kerangka 
teoretis yang relevan untuk menjawab tantangan global pendidikan karakter dan kesehatan 
mental mahasiswa. 

Dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia, isu ini menjadi semakin relevan. 
Perguruan tinggi Islam tidak hanya dituntut menghasilkan lulusan yang unggul secara 
akademik dan kompetitif secara global, tetapi juga memiliki tanggung jawab moral untuk 
membentuk karakter dan kesehatan mental mahasiswa secara seimbang. Realitas 
menunjukkan bahwa institusi pendidikan Islam pun tidak terlepas dari problem stres 
akademik, krisis makna, dan degradasi nilai etis di kalangan mahasiswa (Fauziah et al., 2024; 
Maulita et al., 2025). Hal ini menunjukkan bahwa keberadaan institusi berbasis agama tidak 
secara otomatis menjamin terintegrasinya pendidikan spiritual dalam praktik pendidikan 
tinggi. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran 
tarbiyah ruhiyah sebagai pendekatan pendidikan spiritual Islam dalam membangun karakter 
dan menjaga kesehatan mental mahasiswa di perguruan tinggi. Secara teoretis, penelitian ini 
berkontribusi dalam memperkaya diskursus global pendidikan karakter dengan 
menghadirkan perspektif pendidikan Islam yang berbasis spiritualitas. Secara praktis, kajian 
ini diharapkan memberikan kerangka konseptual bagi pengembangan model pendidikan 
tinggi yang lebih holistik, integratif, dan berkelanjutan, khususnya dalam menjawab tantangan 
moral dan psikologis mahasiswa di era global. 
 

Literature Review 
Pendidikan Karakter dalam Perspektif Teori Pendidikan Global. Dalam diskursus 

pendidikan modern, pendidikan karakter dipahami sebagai proses sistematis untuk 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 233 

 

membentuk nilai moral, sikap etis, dan perilaku prososial peserta didik melalui pengalaman 
belajar yang berkelanjutan. Lickona (1991) melalui Character Education Theory menegaskan 
bahwa pendidikan karakter mencakup tiga dimensi utama, yaitu moral knowing, moral feeling, 
dan moral action. Ketiga dimensi ini menekankan bahwa pembentukan karakter tidak cukup 
melalui pengetahuan normatif tentang nilai, tetapi harus melibatkan penghayatan emosional 
dan pembiasaan perilaku. Perspektif ini relevan dengan pendidikan tinggi, di mana mahasiswa 
berada pada fase perkembangan moral yang membutuhkan pendekatan reflektif dan 
kontekstual agar nilai-nilai etis dapat terinternalisasi secara autentik. 

Sejalan dengan itu, Moral Development Theory yang dikemukakan oleh Kohlberg (1984) 
memandang perkembangan moral sebagai proses bertahap yang dipengaruhi oleh 
kemampuan kognitif dan pengalaman sosial individu. Pada tahap perkembangan moral 
pascakonvensional, individu mulai mempertimbangkan prinsip etis universal dalam 
pengambilan keputusan. Dalam konteks pendidikan tinggi, teori ini menegaskan pentingnya 
lingkungan belajar yang mendorong dialog moral, refleksi kritis, dan kesadaran etis. Namun 
demikian, kritik terhadap Kohlberg menunjukkan bahwa pendekatan kognitif semata belum 
sepenuhnya mampu menjelaskan dimensi afektif dan spiritual dalam perkembangan moral, 
sehingga diperlukan pendekatan yang lebih holistik. 

Konsep Values Education yang dikembangkan oleh Halstead dan Taylor (2000) 
memperluas kerangka pendidikan karakter dengan menekankan pentingnya internalisasi nilai 
melalui budaya institusi dan relasi pendidik-peserta didik. Pendidikan nilai tidak dipahami 
sebagai indoktrinasi, melainkan sebagai proses dialogis yang memungkinkan peserta didik 
mengembangkan komitmen moral secara sadar. Pendekatan ini membuka ruang bagi 
integrasi nilai-nilai spiritual dan kultural dalam pendidikan karakter, selama nilai tersebut 
dihadirkan secara reflektif dan kontekstual. Dalam kerangka ini, pendidikan Islam memiliki 
potensi kontribusi yang signifikan karena menawarkan sistem nilai yang terintegrasi antara 
dimensi moral, spiritual, dan sosial. 

Pendidikan Islam Kontemporer dan Pendekatan Holistik. Dalam kajian pendidikan 
Islam kontemporer, Islamic pedagogy dipahami sebagai pendekatan pendidikan yang 
menempatkan peserta didik sebagai subjek pembelajaran yang utuh, mencakup aspek 
intelektual, emosional, moral, dan spiritual. Pendekatan ini tidak memisahkan antara ilmu dan 
nilai, tetapi memandang pendidikan sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya (insan 
kamil) melalui integrasi pengetahuan dan pembinaan karakter (Al-Ghazali, 2019). Berbeda 
dengan pendekatan teologis normatif, Islamic pedagogy kontemporer berupaya 
mengontekstualisasikan nilai-nilai Islam dalam praktik pendidikan modern yang dialogis dan 
reflektif. 

Konsep holistic education dalam pendidikan modern memiliki irisan yang kuat dengan 
prinsip pendidikan Islam. Pendidikan holistik menekankan keseimbangan antara 
perkembangan kognitif, afektif, sosial, dan spiritual peserta didik (Miller, 2007). Dalam 
konteks ini, spiritualitas dipahami sebagai sumber makna dan kesadaran diri, bukan sekadar 
praktik ritual. Perspektif ini relevan dengan konsep tarbiyah ruhiyah, yang menekankan 
pembinaan kesadaran batin dan integritas moral sebagai fondasi karakter dan kesehatan 
mental mahasiswa. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat diposisikan sebagai bagian dari 
wacana global pendidikan holistik, bukan sebagai pendekatan yang terpisah atau eksklusif. 

Selain itu, Transformative Learning Theory yang dikemukakan oleh Mezirow (1997) 
menekankan bahwa pendidikan sejati terjadi ketika peserta didik mengalami perubahan cara 
pandang melalui refleksi kritis terhadap pengalaman hidup. Transformasi ini mencakup 
dimensi kognitif, emosional, dan eksistensial. Dalam konteks pendidikan spiritual Islam, 
tarbiyah ruhiyah dapat dipahami sebagai proses pembelajaran transformatif yang mendorong 
mahasiswa merefleksikan makna hidup, nilai moral, dan tanggung jawab sosialnya. 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 234 

 

Pendekatan ini memperkuat argumen bahwa pendidikan spiritual tidak bersifat dogmatis, 
melainkan transformatif dan emansipatoris. 

Integrasi Pendidikan Islam dan Pendidikan Global. Integrasi pendidikan Islam 
dengan pendidikan global dapat dipahami melalui Integrated Curriculum Theory, yang 
menekankan pentingnya keterpaduan antara nilai, pengetahuan, dan keterampilan dalam 
kurikulum pendidikan (Drake & Reid, 2018). Kurikulum terintegrasi tidak memisahkan 
pendidikan akademik dari pembinaan karakter, tetapi memandang keduanya sebagai satu 
kesatuan yang saling menguatkan. Dalam kerangka ini, tarbiyah ruhiyah dapat berfungsi sebagai 
landasan nilai yang menjiwai proses pembelajaran tanpa mengorbankan standar akademik 
dan rasionalitas ilmiah. 

Pendekatan Humanistic Education juga memberikan pijakan teoritis penting dalam 
integrasi ini. Pendidikan humanistik menempatkan manusia sebagai pusat proses pendidikan, 
dengan menekankan pengembangan potensi diri, empati, dan kesejahteraan psikologis 
(Rogers, 1983). Perspektif ini sejalan dengan tujuan pendidikan Islam yang menekankan 
penghargaan terhadap martabat manusia dan keseimbangan batin. Dengan mengaitkan 
tarbiyah ruhiyah dengan pendidikan humanistik, pendidikan Islam dapat dipahami sebagai 
pendekatan yang relevan secara global dalam menjawab isu kesehatan mental dan krisis 
karakter mahasiswa. 

Berdasarkan kerangka teoritis tersebut, tarbiyah ruhiyah tidak hanya dapat dipahami 
sebagai konsep teologis, tetapi sebagai pendekatan pendidikan yang memiliki koherensi 
dengan teori pendidikan modern dan global. Integrasi antara nilai-nilai Islam dan teori 
pendidikan internasional memungkinkan pendidikan spiritual Islam berkontribusi secara 
akademik dalam diskursus global mengenai pendidikan karakter dan kesehatan mental 
mahasiswa, sekaligus memperkuat legitimasi ilmiahnya dalam konteks pendidikan tinggi 
kontemporer. 

 

Method 
Penelitian ini menggunakan desain penelitian kualitatif berbasis kepustakaan 

(qualitative library research) dengan pendekatan analisis konseptual (conceptual analysis). Pemilihan 
desain ini didasarkan pada tujuan penelitian yang berfokus pada pengembangan dan 
penguatan kerangka teoretis mengenai tarbiyah ruhiyah sebagai pendekatan pendidikan 
spiritual dalam membangun karakter dan kesehatan mental mahasiswa. Mengingat penelitian 
ini tidak mengandalkan data lapangan empiris, pendekatan konseptual dipandang paling 
relevan dan sesuai dengan karakter artikel akademik yang berorientasi pada pengayaan 
diskursus teoretis dalam pendidikan Islam dan pendidikan tinggi global (Sari & Asmendri, 
2020; Haryono et al., 2024). 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 
primer diperoleh dari karya-karya klasik dan kontemporer tokoh pendidikan Islam yang 
secara eksplisit membahas konsep tarbiyah ruhiyah, tazkiyatun nafs, pembentukan akhlak, dan 
tujuan pendidikan Islam, seperti pemikiran Al-Ghazali dan kajian pendidikan spiritual Islam 
mutakhir. Data sekunder meliputi artikel jurnal internasional dan nasional bereputasi, buku 
akademik, serta hasil penelitian terdahulu yang mengkaji pendidikan karakter, spiritualitas 
dalam pendidikan tinggi, dan kesehatan mental mahasiswa dari perspektif pendidikan dan 
psikologi (Pringgar & Sujatmiko, 2020; Fauziah et al., 2024). Pemilihan sumber dilakukan 
secara selektif dengan mempertimbangkan relevansi tematik, kredibilitas akademik, serta 
keterkinian publikasi guna memastikan kekuatan argumentasi teoretis yang dibangun. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis 
pada basis data jurnal ilmiah dan repositori akademik. Proses ini diawali dengan penentuan 
kata kunci seperti tarbiyah ruhiyah, spiritual education, student character, dan mental health in 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 235 

 

higher education, yang kemudian diseleksi berdasarkan kesesuaian dengan fokus penelitian. 
Setiap sumber yang terpilih dikaji secara kritis untuk mengidentifikasi konsep utama, asumsi 
teoretis, serta temuan penting yang relevan dengan peran pendidikan spiritual dalam 
pembentukan karakter dan kesehatan mental mahasiswa (Haryono et al., 2024). 

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis tematik 
(thematic analysis). Analisis isi digunakan untuk menafsirkan makna, nilai, dan gagasan yang 
terkandung dalam teks literatur, khususnya terkait konsep tarbiyah ruhiyah dan implikasinya 
dalam pendidikan tinggi. Sementara itu, analisis tematik dilakukan dengan mengelompokkan 
tema-tema utama yang muncul, seperti internalisasi nilai moral, ketahanan psikologis, 
kesehatan mental, serta integrasi pendidikan spiritual dalam sistem pendidikan tinggi. Melalui 
proses ini, peneliti menyusun sintesis konseptual yang sistematis untuk menjelaskan 
hubungan antara pendidikan spiritual, pembentukan karakter, dan kesehatan mental 
mahasiswa (Sari, 2021). 

Untuk menjamin validitas dan keabsahan temuan konseptual, penelitian ini 
menerapkan strategi triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai perspektif dari 
literatur klasik, kontemporer, serta kajian lintas disiplin antara pendidikan Islam dan psikologi 
pendidikan. Selain itu, validitas teoretis diperkuat melalui proses peer review konseptual, yaitu 
dengan merujuk pada literatur akademik yang telah teruji dan diakui secara luas dalam bidang 
pendidikan dan kesehatan mental (Sari & Asmendri, 2020). Pendekatan ini memungkinkan 
peneliti meminimalkan bias interpretatif serta memastikan bahwa argumentasi yang dibangun 
memiliki konsistensi dan relevansi akademik. 

Dengan menggunakan desain qualitative library research berbasis analisis konseptual, 
penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis yang kuat dalam 
pengembangan wacana pendidikan spiritual Islam dalam konteks pendidikan tinggi global. 
Metode ini tidak hanya memungkinkan pendalaman konsep tarbiyah ruhiyah secara sistematis, 
tetapi juga membuka ruang dialog akademik antara perspektif pendidikan Islam dan 
diskursus internasional mengenai pendidikan karakter dan kesehatan mental mahasiswa. 

 

Result and Analysis 
Pendidikan Islam dan Internaliasi Nilai Moral 

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam proses internalisasi nilai moral 
karena tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga pembinaan kesadaran etis dan 
spiritual peserta didik. Internaliasi nilai dalam pendidikan Islam berlangsung melalui proses 
reflektif yang mengintegrasikan pengetahuan, penghayatan, dan praktik moral dalam 
kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini sejalan dengan teori pendidikan karakter yang 
menekankan keterpaduan antara moral knowing, moral feeling, dan moral action dalam 
pembentukan karakter (Lickona, 1991). Selain itu, pendidikan Islam mendorong 
perkembangan moral berbasis kesadaran internal, bukan sekadar kepatuhan eksternal, 
sehingga nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan empati terinternalisasi secara 
berkelanjutan (Kohlberg, 1984; Halstead, 2000). 

Konsep dan landasan tarbiyah ruhiyah dalam pendidikan Islam merupakan fondasi 
penting dalam upaya membentuk manusia yang utuh dan seimbang antara dimensi jasmani, 
akal, dan ruhani. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam sejak awal tidak pernah 
dimaksudkan hanya sebagai proses transfer pengetahuan keagamaan, melainkan sebagai 
proses pembinaan ruh dan akhlak yang berkelanjutan. Tarbiyah ruhiyah dipahami sebagai 
upaya sistematis untuk menumbuhkan kesadaran spiritual, kedekatan kepada Allah, serta 
kematangan batin yang tercermin dalam perilaku dan karakter peserta didik (Alfarisi, 2025). 
Dalam konteks ini, pendidikan Islam memiliki orientasi transendental yang membedakannya 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 236 

 

dari paradigma pendidikan sekuler yang cenderung menitikberatkan aspek kognitif dan 
pragmatis. 

Secara konseptual, tarbiyah ruhiyah berakar pada tujuan utama pendidikan Islam, yaitu 
pembentukan insan kamil. Insan kamil tidak hanya diukur dari kecerdasan intelektual, tetapi 
juga dari kejernihan hati, kekuatan iman, dan kemuliaan akhlak. Hasil analisis menunjukkan 
bahwa ruh dalam perspektif Islam merupakan pusat kesadaran moral dan spiritual manusia. 
Oleh karena itu, pendidikan yang mengabaikan dimensi ruhiyah berpotensi melahirkan 
individu yang cerdas secara intelektual, tetapi rapuh secara moral dan emosional (Quran, 
n.d.). Tarbiyah ruhiyah hadir untuk menyeimbangkan pengembangan akal dengan penyucian 
jiwa (tazkiyatun nafs), sehingga pendidikan benar-benar berfungsi membentuk kepribadian 
yang paripurna. 

Landasan teologis tarbiyah ruhiyah sangat kuat dalam ajaran Islam. Al-Qur’an dan hadis 
secara konsisten menegaskan pentingnya penyucian jiwa sebagai inti keberhasilan pendidikan 
dan kehidupan manusia. Hasil kajian menunjukkan bahwa konsep tazkiyah, ihsan, dan taqarrub 
ilallah merupakan pilar utama pendidikan spiritual dalam Islam. Pendidikan tidak hanya 
diarahkan pada pemahaman hukum-hukum agama, tetapi juga pada penghayatan nilai 
keimanan dan keikhlasan dalam beramal (Samsuddin et al., 2020). Dengan demikian, tarbiyah 
ruhiyah berfungsi sebagai proses internalisasi nilai yang mendorong peserta didik untuk 
menjadikan ajaran Islam sebagai pedoman hidup, bukan sekadar pengetahuan normatif. 

Dalam perspektif pemikiran pendidikan Islam klasik, tarbiyah ruhiyah menempati 
posisi sentral. Tokoh-tokoh seperti Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan pendidikan adalah 
membersihkan hati dari sifat-sifat tercela dan menanamkan akhlak mulia. Hasil analisis 
menunjukkan bahwa Al-Ghazali memandang ilmu tanpa pembinaan ruh sebagai potensi 
bahaya, karena dapat melahirkan kesombongan dan penyimpangan moral. Pandangan ini 
relevan dengan kondisi pendidikan modern yang sering kali menghasilkan individu 
berpengetahuan tinggi, tetapi mengalami krisis etika dan makna hidup (Maya, 2025). Tarbiyah 
ruhiyah dalam konteks ini berfungsi sebagai pengendali internal yang membimbing 
penggunaan ilmu secara bertanggung jawab. 

Landasan filosofis tarbiyah ruhiyah juga bertumpu pada pandangan Islam tentang 
hakikat manusia sebagai makhluk multidimensional. Manusia tidak hanya terdiri dari tubuh 
dan akal, tetapi juga ruh yang membutuhkan asupan nilai spiritual. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa pendidikan Islam memandang manusia sebagai subjek moral yang memiliki potensi 
baik dan buruk. Tarbiyah ruhiyah bertujuan menguatkan potensi kebaikan melalui pembiasaan 
nilai-nilai keimanan, kesabaran, syukur, dan tawakal (Haq, 2025). Dengan pendekatan ini, 
pendidikan tidak hanya membentuk kecakapan akademik, tetapi juga membangun ketahanan 
batin dalam menghadapi dinamika kehidupan. 

Dalam konteks pendidikan tinggi, tarbiyah ruhiyah menjadi semakin relevan karena 
mahasiswa berada pada fase perkembangan psikologis dan eksistensial yang krusial. Hasil 
analisis menunjukkan bahwa mahasiswa sering menghadapi krisis identitas, tekanan 
akademik, dan kecemasan terhadap masa depan. Pendidikan Islam yang hanya menekankan 
aspek kognitif tidak cukup untuk menjawab kebutuhan tersebut. Tarbiyah ruhiyah memberikan 
ruang refleksi dan pemaknaan hidup yang membantu mahasiswa memahami tujuan 
keberadaan dirinya sebagai hamba dan khalifah (Barowi, 2016). Kesadaran ini menjadi 
landasan kuat dalam pembentukan karakter dan kesehatan mental mahasiswa. 

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa tarbiyah ruhiyah memiliki implikasi langsung 
terhadap pembentukan sikap dan perilaku. Pendidikan spiritual yang efektif mendorong 
mahasiswa untuk mengembangkan kontrol diri, empati sosial, dan tanggung jawab moral. 
Nilai-nilai ruhiyah seperti keikhlasan dan kesabaran tidak hanya berdampak pada hubungan 
individu dengan Tuhan, tetapi juga tercermin dalam relasi sosial dan etika akademik 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 237 

 

(Mukarromah, 2024). Dalam konteks ini, tarbiyah ruhiyah berperan sebagai fondasi 
pembentukan karakter yang autentik, bukan sekadar kepatuhan formal terhadap aturan. 

Hasil analisis juga menunjukkan adanya tantangan dalam implementasi tarbiyah ruhiyah 
dalam pendidikan Islam kontemporer. Salah satu tantangan utama adalah reduksi makna 
pendidikan spiritual menjadi aktivitas ritual semata tanpa pendalaman makna. Ketika tarbiyah 
ruhiyah dipersempit pada kegiatan seremonial, potensi transformatifnya menjadi berkurang 
(Hastutie & Sabda, 2024).  Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu mengembangkan 
pendekatan tarbiyah ruhiyah yang reflektif, kontekstual, dan berkelanjutan agar benar-benar 
menyentuh dimensi batin peserta didik. 

Hasil dan analisis ini menegaskan bahwa konsep dan landasan tarbiyah ruhiyah 
merupakan inti dari pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan manusia 
seutuhnya. Tarbiyah ruhiyah tidak dapat dipisahkan dari tujuan pendidikan Islam karena 
menjadi fondasi bagi pembentukan karakter, kesadaran moral, dan keseimbangan batin. 
Dalam konteks pendidikan modern yang sarat tekanan dan krisis makna, penguatan tarbiyah 
ruhiyah menjadi kebutuhan mendesak agar pendidikan Islam mampu melahirkan generasi 
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan mental. 

 
Pendidikan Karakter dalam Perspektif Global 

Pendidikan karakter dalam perspektif global dipahami sebagai upaya sistematis untuk 
membentuk nilai moral, integritas, dan tanggung jawab sosial peserta didik di tengah 
kompleksitas masyarakat modern. Berbagai kajian internasional menegaskan bahwa 
pendidikan karakter tidak cukup disampaikan melalui pengajaran normatif, tetapi harus 
diintegrasikan dalam budaya institusi dan pengalaman belajar yang reflektif (Lickona, 1991). 
Teori perkembangan moral menekankan bahwa individu membangun kesadaran etis melalui 
interaksi sosial dan refleksi kritis terhadap nilai universal seperti keadilan dan empati 
(Kohlberg, 1984). Dalam konteks global, pendidikan karakter juga berfungsi sebagai fondasi 
bagi kohesi sosial dan keberlanjutan nilai kemanusiaan di era globalisasi (Halstead & Taylor, 
2000). 

Hasil kajian menunjukkan bahwa tarbiyah ruhiyah memiliki peran strategis dan 
fundamental dalam pembentukan karakter mahasiswa, khususnya dalam konteks pendidikan 
Islam yang berorientasi pada pengembangan manusia secara holistik. Pendidikan spiritual 
tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap pembelajaran akademik, tetapi menjadi fondasi 
internal yang membentuk orientasi nilai, sikap hidup, dan pola perilaku mahasiswa (Darwis, 
2019). Dalam realitas pendidikan tinggi yang menuntut capaian intelektual tinggi dan 
kompetisi akademik yang ketat, tarbiyah ruhiyah hadir sebagai penyeimbang yang menanamkan 
kesadaran moral dan spiritual sehingga karakter mahasiswa tidak tereduksi menjadi sekadar 
prestasi kognitif. 

Secara konseptual, karakter dalam perspektif pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan 
dari dimensi ruhiyah. Hasil analisis literatur menunjukkan bahwa karakter bukan hanya 
kumpulan perilaku lahiriah, melainkan manifestasi dari kondisi batin yang terbentuk melalui 
proses internalisasi nilai-nilai spiritual. Tarbiyah ruhiyah berperan menata hati (qalb), 
membersihkan jiwa (tazkiyatun nafs), dan menumbuhkan kesadaran akan kehadiran Tuhan 
dalam setiap aktivitas (Arif & Arif, 2024). Kesadaran transendental inilah yang menjadi 
sumber utama lahirnya karakter seperti kejujuran, tanggung jawab, amanah, dan kedisiplinan 
pada diri mahasiswa. 

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa mahasiswa yang mendapatkan pembinaan 
ruhiyah secara konsisten cenderung memiliki kontrol diri yang lebih baik. Pendidikan spiritual 
melatih mahasiswa untuk mengelola dorongan ego, emosi negatif, dan kecenderungan 
perilaku menyimpang. Nilai-nilai seperti sabar, ikhlas, dan tawakal membentuk mekanisme 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 238 

 

pengendalian internal yang kuat, sehingga mahasiswa tidak mudah terpengaruh oleh tekanan 
lingkungan akademik maupun sosial (Mulyani & Rohayah, 2024b). Dalam konteks ini, 
tarbiyah ruhiyah berfungsi sebagai benteng moral yang mencegah perilaku tidak etis seperti 
kecurangan akademik, intoleransi, dan sikap individualistik yang berlebihan. 

Peran tarbiyah ruhiyah dalam pembentukan karakter juga terlihat dalam penguatan etos 
belajar dan tanggung jawab akademik mahasiswa. Hasil analisis menunjukkan bahwa 
pendidikan spiritual mendorong mahasiswa memaknai aktivitas belajar sebagai bentuk ibadah 
dan amanah. Perspektif ini mengubah orientasi belajar dari sekadar mengejar nilai menjadi 
proses pengembangan diri yang bernilai moral dan spiritual (Rida, 2020). Mahasiswa yang 
memiliki kesadaran ruhiyah cenderung menunjukkan sikap disiplin, konsistensi, dan 
kesungguhan dalam belajar, karena mereka menyadari bahwa setiap usaha memiliki nilai 
transendental. 

Dalam dimensi sosial, tarbiyah ruhiyah berkontribusi signifikan dalam membentuk 
karakter empatik dan peduli terhadap sesama. Hasil kajian menunjukkan bahwa internalisasi 
nilai-nilai spiritual seperti kasih sayang, keadilan, dan ukhuwah mendorong mahasiswa untuk 
membangun relasi sosial yang harmonis. Pendidikan spiritual menumbuhkan kepekaan sosial 
dan kepedulian terhadap kondisi orang lain, sehingga mahasiswa tidak terjebak pada sikap 
egois dan eksklusif (Yunarman, 2017). Karakter ini sangat penting dalam lingkungan kampus 
yang multikultural dan dinamis, di mana kemampuan berinteraksi secara etis dan toleran 
menjadi kebutuhan mendasar. 

Peran tarbiyah ruhiyah juga tampak dalam pembentukan integritas dan konsistensi 
antara nilai dan tindakan. Hasil analisis menunjukkan bahwa pendidikan spiritual membantu 
mahasiswa menyelaraskan apa yang diyakini dengan apa yang dilakukan. Integritas tidak 
hanya dipahami sebagai kepatuhan terhadap aturan eksternal, tetapi sebagai komitmen 
internal terhadap nilai-nilai kebenaran dan keadilan (Sandra et al., 2023). Dengan demikian, 
karakter mahasiswa tidak dibentuk melalui kontrol eksternal semata, melainkan melalui 
kesadaran batin yang berkelanjutan. 

Hasil kajian juga mengungkap bahwa efektivitas tarbiyah ruhiyah dalam pembentukan 
karakter sangat bergantung pada pendekatan dan metode implementasinya. Pendidikan 
spiritual yang bersifat dogmatis dan formalistik cenderung kurang berdampak pada 
perubahan karakter. Sebaliknya, tarbiyah ruhiyah yang bersifat reflektif, dialogis, dan 
kontekstual lebih mampu menyentuh dimensi batin mahasiswa (Akmansyah, 2016). 
Keteladanan dosen, pembiasaan nilai dalam kehidupan kampus, serta penciptaan lingkungan 
akademik yang kondusif menjadi faktor kunci dalam keberhasilan pendidikan spiritual. 

Hasil analisis juga menunjukkan bahwa tarbiyah ruhiyah berperan penting dalam 
membangun karakter mahasiswa yang resilien dan adaptif. Nilai-nilai spiritual memberikan 
kerangka makna yang membantu mahasiswa menghadapi kegagalan, tekanan, dan 
ketidakpastian masa depan. Karakter seperti optimisme, keteguhan, dan sikap menerima 
realitas dengan bijaksana tumbuh dari kedalaman spiritual yang terpelihara (Susanti, 2016). 
Dalam konteks ini, tarbiyah ruhiyah tidak hanya membentuk karakter moral, tetapi juga 
karakter psikologis yang kuat. 

Hasil dan analisis ini menegaskan bahwa tarbiyah ruhiyah memiliki kontribusi yang 
signifikan dalam pembentukan karakter mahasiswa yang utuh dan berintegritas. Pendidikan 
spiritual membentuk karakter tidak melalui indoktrinasi, tetapi melalui proses internalisasi 
nilai yang mendalam dan berkelanjutan. Dalam menghadapi tantangan pendidikan tinggi 
modern yang sarat dengan tekanan akademik dan krisis nilai, penguatan tarbiyah ruhiyah 
menjadi strategi penting agar perguruan tinggi mampu melahirkan lulusan yang tidak hanya 
unggul secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan spiritual. 
 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 239 

 

Peran Guru dan Kurikulum dalam Pendidikan Nilai 
Peran guru dan kurikulum merupakan elemen kunci dalam keberhasilan pendidikan 

nilai karena keduanya membentuk konteks utama internalisasi nilai moral peserta didik. Guru 
tidak hanya berfungsi sebagai penyampai pengetahuan, tetapi juga sebagai teladan etis yang 
memengaruhi sikap dan perilaku peserta didik melalui interaksi sehari-hari. Pendidikan nilai 
menjadi efektif ketika kurikulum dirancang secara terintegrasi, menghubungkan tujuan 
akademik dengan pembinaan karakter dan refleksi moral (Lickona, 1991). Pendekatan 
kurikulum terintegrasi memungkinkan nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan 
empati tertanam dalam proses pembelajaran, bukan diajarkan secara terpisah (Drake & Reid, 
2018). Selain itu, lingkungan belajar yang humanistik memperkuat peran guru dalam 
membangun kesadaran nilai yang berkelanjutan (Rogers, 1983). 

Hasil kajian menunjukkan bahwa tarbiyah ruhiyah memiliki keterkaitan yang sangat erat 
dengan kesehatan mental mahasiswa, terutama dalam konteks pendidikan tinggi yang 
ditandai oleh tekanan akademik, tuntutan sosial, dan ketidakpastian masa depan. Pendidikan 
spiritual dalam Islam tidak hanya bertujuan membentuk kesalehan individual, tetapi juga 
berfungsi sebagai sumber ketenangan batin dan keseimbangan psikologis. Dalam realitas 
kehidupan mahasiswa, berbagai persoalan seperti stres, kecemasan, kelelahan emosional, dan 
krisis makna sering muncul sebagai dampak dari sistem pendidikan yang menekankan capaian 
akademik tanpa diimbangi pembinaan spiritual (Bahri et al., 2024). Tarbiyah ruhiyah hadir 
sebagai pendekatan holistik yang mampu menjawab persoalan tersebut dengan memperkuat 
dimensi batin mahasiswa. 

Secara konseptual, kesehatan mental dalam perspektif Islam tidak dapat dipisahkan 
dari kondisi ruhani. Hasil analisis menunjukkan bahwa ketenangan jiwa (ithmi’nan al-nafs) 
merupakan indikator penting kesehatan mental yang bersumber dari kedekatan spiritual 
dengan Allah. Tarbiyah ruhiyah berperan menumbuhkan kesadaran transendental yang 
membantu mahasiswa memahami dirinya secara lebih utuh, tidak hanya sebagai individu 
akademik, tetapi sebagai makhluk spiritual yang memiliki tujuan hidup (Mustaqilla, 2024). 
Kesadaran ini menjadi dasar bagi stabilitas emosi dan kemampuan mengelola tekanan 
psikologis secara lebih adaptif. 

Hasil kajian literatur juga menunjukkan bahwa praktik-praktik tarbiyah ruhiyah seperti 
refleksi diri, dzikir, doa, dan muhasabah memiliki dampak positif terhadap pengelolaan stres 
dan kecemasan. Aktivitas spiritual tersebut berfungsi sebagai mekanisme coping internal yang 
membantu mahasiswa menenangkan pikiran, mengurangi ketegangan emosional, dan 
memperkuat rasa harapan (Muslim, 2018). Dalam konteks ini, pendidikan spiritual tidak 
hanya berperan secara normatif, tetapi juga memiliki implikasi psikologis yang nyata dalam 
menjaga kesehatan mental mahasiswa. 

Tarbiyah ruhiyah berkontribusi dalam membantu mahasiswa menemukan makna 
hidup dan tujuan eksistensial. Hasil analisis menunjukkan bahwa banyak problem kesehatan 
mental pada mahasiswa bersumber dari kekosongan makna dan kebingungan identitas. 
Pendidikan spiritual menawarkan kerangka makna yang menempatkan pengalaman hidup, 
termasuk kegagalan dan kesulitan, sebagai bagian dari proses pembelajaran dan pendewasaan 
diri (Lejap & Rohi, 2025). Dengan perspektif ini, mahasiswa lebih mampu menerima realitas 
hidup secara bijaksana dan tidak mudah terjebak dalam keputusasaan. 

Dalam dimensi emosional, tarbiyah ruhiyah berperan dalam membentuk kestabilan 
emosi dan ketahanan psikologis. Nilai-nilai seperti sabar, syukur, dan tawakal yang 
ditanamkan melalui pendidikan spiritual membantu mahasiswa merespons tekanan akademik 
dengan sikap yang lebih tenang dan proporsional. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
mahasiswa yang memiliki kedalaman spiritual cenderung lebih resilien dalam menghadapi 
kegagalan akademik, konflik sosial, dan tekanan hidup lainnya (Asiah, 2016). Ketahanan 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 240 

 

mental ini menjadi modal penting dalam menjaga kesehatan psikologis di lingkungan kampus 
yang kompetitif. 

Hasil analisis juga menunjukkan bahwa tarbiyah ruhiyah memiliki peran preventif 
dalam mencegah gangguan kesehatan mental. Pendidikan spiritual menumbuhkan kesadaran 
diri dan kemampuan refleksi yang membantu mahasiswa mengenali kondisi emosionalnya 
sejak dini. Dengan demikian, potensi gangguan seperti stres kronis dan kelelahan mental 
dapat diantisipasi sebelum berkembang menjadi masalah yang lebih serius (Mustaqilla, 2024). 
Dalam konteks ini, tarbiyah ruhiyah berfungsi sebagai sistem protektif yang memperkuat daya 
tahan psikologis mahasiswa. 

Hasil kajian juga mengungkap bahwa kontribusi tarbiyah ruhiyah terhadap kesehatan 
mental sangat bergantung pada kualitas implementasinya. Pendidikan spiritual yang bersifat 
formalistik dan kurang kontekstual cenderung tidak memberikan dampak signifikan terhadap 
kesejahteraan psikologis mahasiswa. Sebaliknya, tarbiyah ruhiyah yang dikembangkan secara 
reflektif, dialogis, dan relevan dengan realitas kehidupan mahasiswa lebih efektif dalam 
mendukung kesehatan mental (Mukarromah, 2024). Oleh karena itu, integrasi pendidikan 
spiritual perlu disesuaikan dengan kebutuhan psikologis dan perkembangan mahasiswa. 

Dalam konteks pendidikan tinggi, peran dosen dan institusi menjadi sangat krusial 
dalam mengoptimalkan fungsi tarbiyah ruhiyah. Hasil analisis menunjukkan bahwa keteladanan 
dosen, suasana akademik yang humanis, serta kebijakan kampus yang memperhatikan 
kesejahteraan mental mahasiswa memperkuat efektivitas pendidikan spiritual. Tarbiyah ruhiyah 
tidak hanya diwujudkan melalui mata kuliah tertentu, tetapi juga melalui budaya akademik 
yang menekankan nilai keseimbangan, empati, dan penghargaan terhadap martabat manusia. 

Hasil dan analisis ini menegaskan bahwa tarbiyah ruhiyah memiliki peran signifikan 
dalam menjaga dan meningkatkan kesehatan mental mahasiswa. Pendidikan spiritual 
memberikan fondasi batin yang kuat, membantu mahasiswa mengelola tekanan psikologis, 
serta membangun ketahanan mental yang berkelanjutan. Dalam menghadapi kompleksitas 
kehidupan mahasiswa di era modern, penguatan tarbiyah ruhiyah menjadi kebutuhan 
mendesak agar pendidikan tinggi tidak hanya melahirkan individu yang cerdas secara 
akademik, tetapi juga sehat secara mental dan seimbang secara spiritual. 

 
Relevansi Pendidikan Islam terhadap Tantangan Global 

Pendidikan Islam memiliki relevansi yang kuat dalam menjawab tantangan global, 
khususnya krisis moral, fragmentasi nilai, dan meningkatnya problem kesehatan mental 
dalam pendidikan modern. Pendekatan pendidikan Islam menekankan keseimbangan antara 
pengembangan intelektual, moral, dan spiritual sebagai fondasi pembentukan manusia 
seutuhnya. Perspektif ini sejalan dengan paradigma pendidikan holistik yang menekankan 
makna, kesadaran diri, dan kesejahteraan psikologis peserta didik (Miller, 2007). Melalui 
integrasi nilai etika universal dan spiritualitas, pendidikan Islam berkontribusi dalam 
membangun karakter yang berintegritas dan resilien di tengah dinamika globalisasi (Lickona, 
1991). Dengan demikian, pendidikan Islam tidak bersifat lokal atau eksklusif, melainkan 
menawarkan kerangka nilai yang relevan secara global dalam membentuk generasi yang 
beretika dan berdaya saing. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa implementasi tarbiyah ruhiyah di perguruan tinggi 
merupakan kebutuhan strategis dalam merespons tantangan pendidikan tinggi modern yang 
semakin kompleks, baik dari aspek akademik maupun psikososial mahasiswa. Perguruan 
tinggi tidak lagi hanya berfungsi sebagai ruang pengembangan intelektual, tetapi juga sebagai 
lingkungan pembentukan karakter dan kesehatan mental (Masinambow & Nasrani, 2021). 
Dalam konteks ini, tarbiyah ruhiyah dipahami sebagai proses pendidikan spiritual yang 
terintegrasi dalam sistem akademik, budaya kampus, dan interaksi sosial sivitas akademika. 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 241 

 

Implementasi yang tepat menjadikan pendidikan spiritual tidak bersifat tambahan, melainkan 
bagian inheren dari misi pendidikan tinggi. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa salah satu bentuk utama implementasi tarbiyah 
ruhiyah di perguruan tinggi adalah melalui integrasi nilai-nilai spiritual dalam kurikulum. 
Pendidikan spiritual tidak selalu harus hadir sebagai mata kuliah tersendiri, tetapi dapat 
diinternalisasikan dalam berbagai mata kuliah melalui pendekatan nilai dan refleksi etis. 
Ketika dosen mampu mengaitkan materi akademik dengan nilai keimanan, kejujuran, dan 
tanggung jawab, proses pembelajaran menjadi lebih bermakna dan transformatif (Annas, 
2017). Integrasi kurikuler ini membantu mahasiswa memahami bahwa ilmu pengetahuan 
tidak bebas nilai, melainkan harus digunakan secara etis dan bertanggung jawab. 

Selain melalui kurikulum, implementasi tarbiyah ruhiyah juga tampak dalam kegiatan ko-
kurikuler dan ekstra-kurikuler. Hasil kajian menunjukkan bahwa kegiatan seperti mentoring 
keagamaan, kajian spiritual, pembiasaan ibadah berjamaah, dan program pengabdian sosial 
menjadi sarana efektif dalam membina kesadaran ruhiyah mahasiswa (Jumala, 2019). 
Kegiatan-kegiatan tersebut tidak hanya memperkuat aspek ritual, tetapi juga membangun 
kebersamaan, empati, dan kepedulian sosial. Dengan demikian, tarbiyah ruhiyah tidak terlepas 
dari pengalaman nyata mahasiswa dalam kehidupan kampus. 

Hasil analisis juga menegaskan bahwa peran dosen dan tenaga pendidik sangat 
menentukan keberhasilan implementasi tarbiyah ruhiyah. Dosen tidak hanya berperan sebagai 
pengajar, tetapi juga sebagai teladan moral dan spiritual bagi mahasiswa. Keteladanan dosen 
dalam sikap, etika akademik, dan interaksi humanis menjadi bentuk tarbiyah ruhiyah yang 
paling efektif. Mahasiswa lebih mudah menginternalisasi nilai-nilai spiritual ketika melihat 
konsistensi antara ajaran dan perilaku pendidik (Aula Ramadhani et al., 2025). Oleh karena 
itu, penguatan kompetensi spiritual dan etika dosen menjadi bagian penting dalam 
implementasi pendidikan ruhiyah di perguruan tinggi. 

Lingkungan dan budaya kampus juga merupakan faktor kunci dalam implementasi 
tarbiyah ruhiyah. Hasil kajian menunjukkan bahwa kampus yang menumbuhkan suasana 
religius yang inklusif, dialogis, dan humanis lebih berhasil dalam membina spiritualitas 
mahasiswa. Budaya akademik yang menjunjung tinggi kejujuran, saling menghargai, dan 
kepedulian sosial menciptakan ekosistem pendidikan yang kondusif bagi perkembangan 
ruhiyah (Efendy & Ilvira, 2020). Sebaliknya, lingkungan kampus yang terlalu kompetitif dan 
individualistik cenderung melemahkan fungsi pendidikan spiritual. 

Implementasi tarbiyah ruhiyah juga berkaitan erat dengan kebijakan institusional 
perguruan tinggi. Hasil analisis menunjukkan bahwa dukungan kebijakan, seperti penyediaan 
fasilitas ibadah yang memadai, program pembinaan karakter, dan layanan konseling berbasis 
nilai spiritual, memperkuat keberlanjutan pendidikan ruhiyah. Kebijakan yang berpihak pada 
keseimbangan antara prestasi akademik dan kesejahteraan mahasiswa menunjukkan 
komitmen institusi dalam membangun pendidikan yang holistik (Manurung & Rahmadi, 
2017). Tanpa dukungan kebijakan yang jelas, tarbiyah ruhiyah berpotensi terfragmentasi dan 
kehilangan daya transformasinya. 

Hasil kajian juga mengungkap berbagai tantangan dalam implementasi tarbiyah ruhiyah 
di perguruan tinggi. Salah satu tantangan utama adalah kecenderungan formalisasi pendidikan 
spiritual yang hanya menekankan aspek seremonial. Ketika tarbiyah ruhiyah direduksi menjadi 
rutinitas ritual tanpa pendalaman makna, dampaknya terhadap pembentukan karakter dan 
kesehatan mental mahasiswa menjadi minimal (Malik et al., 2024). Selain itu, keberagaman 
latar belakang mahasiswa juga menuntut pendekatan tarbiyah ruhiyah yang inklusif dan adaptif 
agar tidak menimbulkan eksklusivisme atau resistensi. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa pendekatan implementatif yang reflektif dan 
partisipatif lebih efektif dalam menghidupkan tarbiyah ruhiyah. Pendidikan spiritual perlu 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 242 

 

memberi ruang dialog, refleksi kritis, dan pengalaman personal agar mahasiswa dapat 
mengaitkan nilai-nilai ruhiyah dengan realitas kehidupannya. Pendekatan ini membantu 
mahasiswa membangun kesadaran spiritual secara otentik, bukan karena paksaan 
institusional (Rochana et al., 2021). Dalam konteks ini, tarbiyah ruhiyah menjadi proses 
pembelajaran yang membebaskan dan memberdayakan. 

Hasil dan analisis ini menegaskan bahwa implementasi tarbiyah ruhiyah di perguruan 
tinggi merupakan upaya strategis dalam membangun karakter dan kesehatan mental 
mahasiswa. Pendidikan spiritual yang terintegrasi secara kurikuler, kultural, dan institusional 
mampu menciptakan lingkungan akademik yang lebih humanis dan bermakna. Dengan 
implementasi yang tepat, tarbiyah ruhiyah tidak hanya memperkuat identitas spiritual 
mahasiswa, tetapi juga membekali mereka dengan ketahanan moral dan psikologis untuk 
menghadapi tantangan kehidupan akademik dan sosial di masa depan. 

 

Discussion 
Temuan penelitian ini memiliki implikasi penting bagi pengembangan teori 

pendidikan, khususnya dalam memperluas pemahaman tentang pendidikan karakter dan 
kesehatan mental dalam konteks pendidikan tinggi. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
pendidikan spiritual melalui tarbiyah ruhiyah berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai 
yang tidak hanya melengkapi, tetapi juga memperdalam dimensi afektif dan eksistensial yang 
kurang mendapat perhatian dalam teori pendidikan karakter arus utama. Dalam kerangka 
Character Education Theory, temuan ini menguatkan argumen bahwa integrasi antara moral 
knowing, moral feeling, dan moral action membutuhkan landasan makna dan kesadaran batin 
agar nilai moral dapat terinternalisasi secara berkelanjutan (Lickona, 1991). 

Selain mendukung teori pendidikan karakter, temuan penelitian ini juga memberikan 
kritik konstruktif terhadap Moral Development Theory yang dikemukakan oleh Kohlberg. 
Meskipun teori tersebut menekankan pentingnya perkembangan kognitif dalam pengambilan 
keputusan moral, hasil kajian ini menunjukkan bahwa dimensi spiritual berperan signifikan 
dalam membentuk konsistensi moral dan ketahanan etis mahasiswa, terutama dalam situasi 
tekanan psikologis dan dilema nilai. Dengan demikian, tarbiyah ruhiyah dapat dipahami sebagai 
pelengkap konseptual yang memperkaya teori perkembangan moral dengan dimensi 
transendental dan afektif yang belum terakomodasi secara memadai dalam pendekatan 
kognitif murni (Kohlberg, 1984). 

Dalam diskursus pendidikan global, temuan ini juga sejalan dengan pendekatan holistic 
education dan humanistic education yang menekankan keseimbangan antara perkembangan 
intelektual, emosional, dan kesejahteraan psikologis peserta didik. Pendidikan spiritual Islam 
memberikan bukti bahwa spiritualitas dapat diintegrasikan secara akademik dan reflektif 
tanpa mengorbankan rasionalitas ilmiah. Hal ini mendukung gagasan bahwa pendidikan 
tinggi perlu bergerak melampaui paradigma instrumental menuju model pendidikan yang 
berorientasi pada makna, nilai, dan keberlanjutan kemanusiaan (Miller, 2007; Rogers, 1983). 

Kontribusi utama pendidikan Islam dalam diskursus internasional terletak pada 
penyediaan kerangka konseptual alternatif yang mengintegrasikan nilai moral, spiritualitas, 
dan kesehatan mental secara sistematis. Tarbiyah ruhiyah tidak hanya relevan dalam konteks 
keagamaan, tetapi juga menawarkan pendekatan transformatif yang dapat memperkaya teori 
pendidikan global dalam menghadapi krisis karakter dan kesejahteraan psikologis mahasiswa. 
Dengan demikian, pendidikan Islam dapat diposisikan sebagai mitra dialog yang setara dalam 
pengembangan teori pendidikan kontemporer, bukan sekadar sebagai praktik lokal atau 
normatif. 
 
 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 243 

 

Conclusion  
Penelitian ini menunjukkan bahwa tarbiyah ruhiyah sebagai pendekatan pendidikan 

spiritual Islam memiliki peran signifikan dalam membangun karakter dan menjaga kesehatan 
mental mahasiswa di pendidikan tinggi. Temuan utama menegaskan bahwa internalisasi nilai 
moral seperti kejujuran, tanggung jawab, empati, dan integritas tidak hanya bergantung pada 
pembelajaran kognitif, tetapi memerlukan pembinaan kesadaran batin dan makna hidup yang 
berkelanjutan. Selain itu, pendidikan spiritual berfungsi sebagai sumber ketahanan psikologis 
yang membantu mahasiswa menghadapi stres, kecemasan, dan tekanan akademik dalam 
konteks pendidikan modern. 

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan teori pendidikan 
karakter dan kesehatan mental dengan menghadirkan perspektif pendidikan Islam dalam 
diskursus global. Kajian ini memperluas pemahaman teori pendidikan karakter dan 
perkembangan moral yang selama ini cenderung berorientasi kognitif, dengan menambahkan 
dimensi spiritual sebagai elemen penting dalam internalisasi nilai dan konsistensi moral. 
Dengan demikian, tarbiyah ruhiyah dapat diposisikan sebagai pendekatan konseptual yang 
melengkapi dan memperkaya teori pendidikan global yang berorientasi holistik dan 
humanistik. 

Dari sisi praktis, temuan penelitian ini memiliki implikasi bagi pengembangan 
kebijakan dan praktik pendidikan tinggi. Integrasi pendidikan spiritual secara reflektif dan 
kontekstual dalam kurikulum, budaya kampus, serta keteladanan pendidik berpotensi 
menciptakan lingkungan akademik yang lebih humanis dan mendukung kesejahteraan 
mahasiswa. Perguruan tinggi, khususnya institusi pendidikan Islam, dapat memanfaatkan 
kerangka tarbiyah ruhiyah sebagai strategi untuk menyeimbangkan pencapaian akademik 
dengan pembentukan karakter dan kesehatan mental mahasiswa. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan. Kajian ini menggunakan pendekatan konseptual 
berbasis penelitian kepustakaan sehingga belum didukung oleh data empiris lapangan yang 
menggambarkan implementasi tarbiyah ruhiyah secara konkret dan dampaknya terhadap 
mahasiswa. Selain itu, analisis masih berfokus pada kerangka teoritis pendidikan Islam dan 
belum membandingkan secara langsung dengan praktik pendidikan spiritual di konteks lintas 
budaya dan agama. 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan studi empiris, baik melalui 
pendekatan kualitatif maupun mixed methods, guna menguji efektivitas tarbiyah ruhiyah dalam 
praktik pendidikan tinggi. Riset komparatif lintas negara dan lintas tradisi pendidikan juga 
diperlukan untuk memperkuat posisi pendidikan Islam dalam diskursus internasional 
mengenai pendidikan karakter dan kesehatan mental mahasiswa. Dengan pengembangan 
riset tersebut, pendidikan Islam diharapkan dapat berkontribusi lebih luas dalam menjawab 
tantangan global pendidikan tinggi secara berkelanjutan. 

 
Contribution of Research 

Kontribusi penelitian ini terletak pada penguatan kajian konseptual mengenai tarbiyah 
ruhiyah sebagai pendekatan pendidikan spiritual yang relevan dalam konteks pendidikan 
tinggi. Penelitian ini memberikan sumbangan teoretis dengan menegaskan bahwa tarbiyah 
ruhiyah merupakan fondasi penting dalam pembentukan karakter dan kesehatan mental 
mahasiswa, bukan sekadar aspek ritual atau normatif dalam pendidikan Islam. Selain itu, 
kajian ini memperluas perspektif pendidikan Islam dengan mengintegrasikan dimensi 
spiritual dan psikologis sebagai satu kesatuan yang saling berkaitan. Dari sisi praktis, 
penelitian ini menawarkan kerangka pemahaman bagi perguruan tinggi dalam 
mengimplementasikan tarbiyah ruhiyah secara sistematis melalui kurikulum, budaya kampus, 
dan keteladanan pendidik. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 244 

 

rujukan bagi pengembangan kebijakan dan model pendidikan tinggi yang berorientasi pada 
pembentukan manusia seutuhnya. 

 

Limitation of Research 
Keterbatasan penelitian ini terletak pada penggunaan metode penelitian kepustakaan 

(library research) yang bersifat konseptual dan teoretis. Penelitian ini belum didukung oleh data 
empiris lapangan yang menggambarkan secara langsung implementasi tarbiyah ruhiyah dan 
dampaknya terhadap karakter serta kesehatan mental mahasiswa. Selain itu, sumber literatur 
yang digunakan masih terbatas pada konteks umum pendidikan Islam, sehingga belum 
sepenuhnya merepresentasikan keragaman praktik tarbiyah ruhiyah di berbagai perguruan 
tinggi. Oleh karena itu, hasil penelitian ini belum dapat digeneralisasi secara luas dan 
memerlukan kajian lanjutan berbasis penelitian empiris untuk memperkuat temuan. 

 
Declaration of Conflict of Interest 

Penulis menyatakan bahwa tidak terdapat konflik kepentingan dalam penelitian ini. 
Seluruh proses penelitian dilakukan secara independen dan objektif tanpa keterlibatan pihak 
mana pun yang berpotensi memengaruhi hasil, analisis, maupun kesimpulan yang disajikan 
dalam artikel ini. 
 

Deklarasi Penggunaan AI  

Penulis menyatakan bahwa dalam penyusunan artikel ini telah menggunakan bantuan 
kecerdasan buatan (AI) secara terbatas untuk mendukung penyuntingan bahasa dan 
penyusunan narasi. Semua ide, analisis, dan kesimpulan utama tetap dikembangkan secara 
mandiri oleh penulis tanpa digantikan oleh AI. 
 

 
References 
 
Akmansyah, M. (2016). Membangun Toleransi Dalam Perspektif Pendidikan Spiritual 

Sufistik. Kalam, 10(2), 517–536. 
Al Mahmudi, F., & Bungsu, A. P. (2025). Al-Ghazali Dan Komunikasi Pendidikan Islam: 

Jalan Menuju Insan Kamil. Kreatif: Jurnal Pemikiran Pendidikan Agama Islam, 23(2), 169–
186. 

Alfarisi, S. A. (2025). Konsep Tarbiyah Dalam Perspektif Pendidikan Islam Modern. 
Edification Journal: Pendidikan Agama Islam, 8(1), 11–21. 

Alief, A. S., Hermawan, A. P., Hibrizi, M. H., & Yuminah, Y. (2025). Hubungan Antara 
Kematangan Beragama dan Kesejahteraan Psikologis pada Mahasiswa Semester 
Akhir. Edukasi Elita: Jurnal Inovasi Pendidikan, 2(3), 198–205. 

Annas, A. N. (2017). Manajemen peserta didik berbasis kecerdasan spiritual pendidikan 
Islam. TADBIR: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(2), 132–142. 

Arif, A., & Arif, R. (2024). Peran Dosen Pendidikan Islam Dalam Membina Karakter 
Mahasiswa (Studi Kasus: Universitas Kaltara). An Najah (Jurnal Pendidikan Islam Dan 
Sosial Keagamaan), 3(4), 316–324. 

Asiah, N. (2016). Pengaruh kesehatan mental terhadap pencapaian identitas diri remaja di Desa 
Sayurmaincat Kecamatan Kotanopan Kabupaten Mandailing Natal [PhD Thesis, IAIN 
Padangsidimpuan]. http://etd.uinsyahada.ac.id/870/ 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 245 

 

Aula Ramadhani, T., Azwar, B., & Nurjanah, N. (2025). Konsep pola pendidikan Rasulullah SAW 
sebagai model pendidikan karakter di Indonesia [PhD Thesis, Institut Agama Islam Negeri 
Curup]. http://e-theses.iaincurup.ac.id/id/eprint/9407 

Bahri, A. S., Napsin, N., Maryati, N., & Jamilah, R. E. (2024). Implementasi pemikiran Zakiah 
Daradjat dalam menghadapi isu kesehatan mental di institusi pendidikan Islam. Jurnal 
Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian, Dan Inovasi, 4(6). 
https://jurnal.penerbitwidina.com/index.php/JPI/article/view/1072 

Barowi, B. (2016). Formulasi Pendidikan Islam Dalam Perspektif Tauhid. Intelegensia: Jurnal 
Pendidikan Islam, 4(2), 1–16. 

Burhanuddin, C. (2025). Pendidikan Kesehatan Mental: Kisah Ulul Azmi Dalam Al Qur’an. 
Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 10(02), 415–428. 

Darwis, D. (2019). Peranan Tarbiyah Halakah Pada Wahdah Islamiyah, Lembaga Dakwah 
Kampus Al-Insyirah, Dan Forum Komunikasi Mahasiswa Islam Al-Balagh Dalam 
Membentuk Akhlak Pemuda Muslim Di Watampone. Jurnal Al-Qayyimah, 2(2), 112–
121. 

Efendy, I., & Ilvira, R. F. (2020). Implementasi kesehatan lingkungan kampus dalam pandemi 
covid 19 untuk mendukung SDM unggul, indonesia maju. Prosiding WEBINAR 
Fakultas Ekonomi Unimed “Strategi Dunia Usaha Menyikapi Status Indonesia Sebagai Negara 
Maju: Pra Dan Pasca Covid-19,” 43–56. 

Fauziah, S. S., Wijayanti, I., Hikmatiar, Z., Syahidin, S., & Parhan, M. (2024). Harmonisasi 
Pendidikan Ruh, Akal, dan Badan dalam Filsafat Pendidikan Islam: Mencapai 
Kesempurnaan Peserta Didik. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 9(2), 309–
322. 

Haq, M. Z. D. (2025). Konseptualisasi Peserta Didik dalam Kerangka Falsafah Tarbiyah 
Islamiyah. Al Iman: Jurnal Keislaman Dan Kemasyarakatan, 9(1), 29–44. 

Haryono, E., Suprihatiningsih, S., Septian, D., Widodo, J., Ashar, A., & Sariman, S. (2024). 
New Paradigm Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) di Perguruan 
Tinggi. An-Nuur, 14(1). 
https://ejournal.iaiamc.ac.id/index.php/annuur/article/view/391 

Hastutie, G., & Sabda, S. (2024). Konsep Fithrah Dan Hanief Sebagai Landasan Pendidikan 
Islam. INFINITUM: Journal of Education and Social Humaniora, 1(1), 82–92. 

Hidayati, A. (2025). Pendidikan Akhlak sebagai Inti Konsep Pendidikan Islam dalam 
Pemikiran Al-Ghazali: Penelitian. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 
4(1), 2606–2616. 

Jumala, N. (2019). Internalisasi Nilai-Nilai Spiritual Islami Dalam Kegiatan Pendidikan. Jurnal 
Serambi Ilmu, 20(1), 160–173. 

Khotijah, L. N. K. L. N. (2024). Peran Bimbingan dan Konseling Islam Terhadap Kesehatan 
Mental spiritual Santri Milenial. Counselle| Journal of Islamic Guidance and Counseling, 4(2), 
130–152. 

Lejap, G. E. T. P., & Rohi, E. M. W. (2025). Makna Kesehatan Mental dalam Pengalaman 
Mahasiswa Fakultas Pendidikan: Studi Kualitatif Fenomenologis. Jurnal Pendidikan 
Indonesia: Teori, Penelitian, Dan Inovasi, 5(3). 
https://jurnal.penerbitwidina.com/index.php/JPI/article/view/1590 

Malik, A. N. R., Ferdila, J., Haqni, C. Z., Fadila, I. N., & Putri, A. P. (2024). Implementasi 
Nilai Nilai Pancasila dalam Kehidupan Kampus. TUTURAN: Jurnal Ilmu Komunikasi, 
Sosial Dan Humaniora, 2(2), 278–291. 

Manurung, M. M., & Rahmadi, R. (2017). Identifikasi faktor-faktor pembentukan karakter 
mahasiswa. JAS-PT (Jurnal Analisis Sistem Pendidikan Tinggi Indonesia), 1(1), 41–46. 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 246 

 

Masinambow, Y., & Nasrani, Y. (2021). Pendidikan Kristiani sebagai Sarana Pembentukan 
Spiritualitas Generasi Milenial: Christian Education as a Tool for Spiritual Formation 
in the Millennial Generation. PASCA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen, 
17(1), 64–81. 

Maulita, S. D., Adiningsih, V. D., Noviawati, L., Ristika, A. G., Hartanti, B. F., Apni, D. N., 
& Nurrohim, A. (2025). Peran Agama Terhadap Pengaruh Kesehatan Mental pada 
Mahasiswa: Studi Kasus Universitas Muhammadiyah Surakarta. Karakter: Jurnal Riset 
Ilmu Pendidikan Islam, 2(1), 01–16. 

Maya, R. (2025). Neo-Tarbiyah: Rekonsepsi pendidikan islam di tengah revolusi industri 4.0. 
Multidisciplinary Nusantara Center, 1(1), 9–20. 

Mukarromah, M. (2024). Tarbiyah Jismiyah, Aqliyah, dan Ruhaniyah Sebagai Pendidikan 
Dasar Islam Bagi Anak Usia Dini. Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(1), 
8951–8966. 

Mulyani, S., & Rohayah, A. A. (2024a). Peran Lembaga Dakwah Kampus Dalam Membina 
Akhlak Pada Mahasiswa Universitas Islam 45. Turabian: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 
18–32. 

Mulyani, S., & Rohayah, A. A. (2024b). Peran Lembaga Dakwah Kampus Dalam Membina 
Akhlak Pada Mahasiswa Universitas Islam 45. Turabian: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 
18–32. 

Mumtaz, I. N. (2025). Telaah Epistemologi Dalam Pemikiran Al-Ghazali: Implikasi Bagi 
Pendidikan Masa Kini. Inklusi: Jurnal Pendidikan Islam Dan Filsafat, 1(02), 89–98. 

Muslim, J. (2018). Pendidikan Kesehatan Mental Bagi anak Berkebutuhan Khusus (ABK) dalam 
Perspektif Al-Qur’an [PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta]. 
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/59/ 

Mustaqilla, S. (2024). Sinergitas Mahasiswa UIN Ar-Raniry Terhadap Syariat Islam (Analisis 
Terhadap Mahasiswa 5 Fakultas dalam Mata Kuliah Studi Syariat Islam di Aceh). 
Intelektualita, 13(2). 
http://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/intel/article/view/28966.html 

Musthofa, M. (2019). Pendidikan Spiritual dalam Pembentukan Karakter Siswa Perspektif Al-Qur’an 
[PhD Thesis, Institut PTIQ Jakarta]. https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/70/ 

Padhil, M., Padang, R., & Guchi, Z. (2022). Pemikiran Imam Al-Ghazali Dalam 
Kepemimpinan Pendidikan. Taushiah: Jurnal Hukum, Pendidikan Dan Kemasyarakatan, 
12(2), 18–30. 

Pringgar, R. F., & Sujatmiko, B. (2020). Penelitian kepustakaan (library research) modul 
pembelajaran berbasis augmented reality pada pembelajaran siswa. IT-Edu: Jurnal 
Information Technology and Education, 5(01), 317–329. 

Putra, K. S. (2024). Konsep Pendidikan Spiritual Imam Al-Ghazali dan Relevansinya 
terhadap Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Jurnal Ilmiah Guru Madrasah, 
3(2), 104–117. 

Quran, S. I. T. T. (n.d.). Penerapan Program Tarbiyah Islamiyah dalam Pembentukan Karakter Peserta 
Didik. Retrieved December 21, 2025, from 
https://www.jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/pgmi/article/download/1350/65
4 

Rayhan, M. (2023). Peranan Pendidikan Diniyah Al-Huda Dalam Mendidik Kecerdasan Spiritual 
Santri Di Desa Kayangan Kecamatan Batanghari Nuban Lampung Timur [PhD Thesis, 
IAIN Metro]. http://repository.metrouniv.ac.id/id/eprint/8216/ 

Rida, P. F. (2020). Pengembangan Media Augmented Reality untuk pengenalan kerangka manusia 
[PhD Thesis]. Institut Pendidikan Indonesia. 



INKLUSIF: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1 Nomor 2 Tahun 2025 # 247 

 

Rochana, R., Darajatun, R. M., & Ramdhany, M. A. (2021). Pengaruh implementasi kebijakan 
kampus merdeka terhadap minat dan keterlibatan mahasiswa. Journal of Business 
Management Education (JBME), 6(3), 11–21. 

Samsuddin, S., Iskandar, I., & Nurshamsul, M. (2020). Pendidikan kader da’i ormas Wahdah 
Islamiyah melalui halaqah tarbiyah. Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 283–300. 

Sandra, E., Sandela, P., & Putri, R. (2023). Peranan Mahasiswa Plb Dalam Melaksanakan 
Kegiatan Tambahan Di Mis Al-Khair Padang Panjang. Jurnal Pengabdian Kepada 
Masyarakat, 3(2), 1–7. 

Sari, M., & Asmendri, A. (2020). Penelitian kepustakaan (library research) dalam penelitian 
pendidikan IPA. Natural Science, 6(1), 41–53. 

Sari, R. K. (2021). Penelitian kepustakaan dalam penelitian pengembangan pendidikan bahasa 
Indonesia. Jurnal Borneo Humaniora, 4(2), 60–69. 

Susanti, S. E. (2016). Spiritual education: Solusi terhadap dekadensi karakter dan krisis 
spiritualitas di era global. HUMANISTIKA: Jurnal Keislaman, 2(1), 89–132. 

Walid, M. (2011). Model Pendidikan karakter di perguruan tinggi agama Islam (Studi tentang 
pendidikan karakter berbasis ulul albab di Universitas Islam Negeri Maulana Malik 
Ibrahim Malang). El-Qudwah. http://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/lemlit/article/view/1943 

Yunarman, S. (2017). Model Halaqoh sebagai Alternatif Pembentukan Karakter Islami 
Mahasiswa IAIN Bengkulu. Jurnal Ilmiah Syi’ar, 17(1), 83–94. 

 


